موسوعة الشخصيات الإسلامية المجلد السابع

# أعلام التصوف

# الإمام محمد بن الهاشمي

# ١٢٩٨ — ١٣٨١ هـ / الموافق ١٨٨١ — ١٩٦١ م

هو سيدي الإمام محمد بن أحمد الهاشمي بن عبد الرحمن التلسماني الجزائري أصلاً، والدمشقي سكناً وهجرة.

شيخ الطريقة الشاذلية في البلاد الشامية في عصره.

#### ولادته ونشأته:

ولد سماحة الأستاذ المرشد الكبير سيدي محمد بن الهاشمي قدس الله روحه من أبوين صالحين، كلاهما من آل بيت النبوة، يرجع نسبهما إلى الحسن بن علي رضي الله عنهما، ولد يوم السبت ٢٢ شوال ١٢٩٨ هـ الموافق ١٦ أيلول ١٨٨١ م في ضواحي مدينة تلمسان، وهي من أشهر المدن الجزائرية. وكان والده من علمائها وقاضيا فيها، فلما توفى ترك أولادا صغارا، والشيخ أكبرهم سنا.

بقي الشيخ مدة من الزمن ملازما للعلماء، قد انتظم في سلكهم جادا في الازدياد من العلم، ثم هاجر بعد شيخه سيدي محمد بن يلس إلى بلاد الشام فارا من ظلم الاستعمار الفرنسي إذ رفضوا التجنيد ضمن الجيش الفرنسي المعتدي، الذي منع الشعب الجزائري من حضور حلقات العلماء وتوجيههم وثورتهم ضد الاحتلال الفرنسي. وكانت هجرتهما في ١٣٢٩ هـ عن طريق طنجة ومرسيليا، متوجهين غلى بلاد الشام. فمكثا في دمشق أياما قلائل، وعملت الحكومة التركية على تفريق جميع المغاربة الجزائريين، وكان نصيبه رحمه الله أن ذهب إلى

تركيا وأقام في أضنة، وبقي شيخه ابن يلس في دمشق. وعاد بعد سنتين إلى دمشق، فالتقى بشيخه ابن يلس وصحبه والزمه.

وفي بلاد الشام تابع أخذ العلم عن اكابر علمائها. ومن أشهر هم المحدث الكبير محمد بدر الدين الحسني، والشيخ أمين سويد، والشيخ محمد بن جعفر الكتاني، والشيخ نجيب كيوان، والشيخ توفيق الأيوبي، والشيخ محمد بن يوسف محمود العطار وأخذ عنه علم أصول الفقه، والشيخ محمد بن يوسف المعروف بالكافي وأخذ عنه الفقه المالكي، وقد اجازه أشياخه رحمهم الله بالعلوم العقلية والنقلية.

أما من ناحية التصوف فقد أذن له شيخه محمد بن يلس بالورد العام لما رأى من تفوقه على تلامذته، من حيث العلم والمعرفة والنصح لهم وخدمتهم. ولما قدم المرشد الكبير الشيخ أحمد بن مصطفى العلوي من الجزائر لأداء فريضة الحج، نزل في دمشق بعد وفاة سيدي محمد بن يلس سنة ١٣٥٠ هـ، وأذن له بالورد الخاص (تلقين الاسم الأعظم) والإرشاد العام، علماً أن الثلاثة: سيدي محمد بن بلس والشيخ أحمد بن مصطفى العلوي والشيخ محمد بن الهاشمي كانوا تلاميذ الشيخ محمد بن الحبيب البوزيدي في مستغانم بالجزائر.

#### أخلاقه وسيرته:

كان رحمه الله تعالى متخلقاً بأخلاق النبي صلى الله عليه وسلم، متابعاً له في جميع أقواله وأحواله وأخلاقه وأفعاله، فقد نال الوراثة الكاملة عن الرسول صلى الله عليه وسلم.

وكان متواضعاً حتى اشتهر بذلك ولم يسبقه أحد من رجال عصره في تواضعه.

وكان يعامِل كما يحب ان يعاملوه. دخل عليه رجل فقبل يد الشيخ وأراد الشيخ أن يقبل يده فأمتنع الرجل وقال: استغفر الله يا سيدي أنا لست أهلاً لذلك أنا أقبل رجلكم فقال الشيخ: إذا قبلت رجلنا فنحن نقبل رجلكم، وكان يحب أن يخدم إخوانه بنفسه، فيأتي الزائر، ويأتي التلميذ فيبيت عنده فيقدم له الطعام، ويحمل له الفراش مع ضعف جسمه. وكم جاؤوه في منتصف الليل، وطرقوا بابه، فيفتح لنا الباب وهو بثيابه التي يقابل بها الناس، كأنه جندي مستعد. فما رؤي في ثوب نوم أبداً.

وكان حليما لا يغضب إلا شه. حدث أن جاءه رجل من دمشق إلى بيته وأخذ يتهجم عليه، ويتهكم به، ويتكلم بكلمات يقشعر لها جلد المسلم، ولكن الشيخ رضي الله عنه لم يزد على قوله له: الله يجزيك الخير، إنك تبين عيوبنا، وسوف نترك ذلك ونتحلى بالأخلاق الفاضلة. وما ان طال المقام بالرجل إلا وأقبل على الشيخ، يقبل قدميه ويديه، ويطلب المعذرة منه.

وكان كريماً لا يرد سائلا. وكم كان يأتي إليه أشخاص فيعطيهم ويكرمهم، ولاسيما في مواسم الخير؛ حيث يأتي الناس لبيته وترى موائد الطعام يأتيها الناس أفواجا أفواجا يأكلون منها، ولاتزال ابتسامته في وجهه، وقد بلغ من كرمه أنه بنى داره التي في حي المهاجرين بدمشق قسمين: قسم لأهله، وقسم لمريديه وتلاميذه.

يذكر أحد أهل الفضل والخير يقول:

ذهبت مرة وأنا صبيً صغيرٌ بصحبة والدي لزيارة سيدي الشيخ المجاهد محمد الهاشمي رحمه الله في داره،

وكان ذلك ثاني أيام عيد الفطر، والوقت وقت شتاء ومطر، فولجنا بيته ودخلنا غرفة الاستقبال، فإذا جمعٌ من العلماء وطلاب العلم وأهل الصلاح جالسون يصيبون من موائد الضيافة والحديث (إن الحديث جانب من القرى)، ويناقشون بعض المسائل الفقهية، ويخوضون في أبحاث وموضوعات علمية.

فأخذت أُمحِّص وجوه الحاضرين أسائل نفسي: أيهم الشيخ الهاشمي يا ترى؟ وما هي هيئته؟ لما كنت أسمع عن شخصه وهيبته وسمته رحمه الله...

ولم يثبت عندي خبر ولم يتيقن في نفسي جواب، وبقيت تلك حالي... ثم ما لبثنا أن غادرنا الغرفة الدافئة ووقفنا على شيخ هرم لطيف الهيئة حسن الوجه عليه هيبة ووقار يعمل في بعض شأنه، فسلم عليه والدي وتبادلا الدعوات والتبريكات، ثم سأله الدعاء لي ولإخوتي وانصرفنا... وما كدنا نغادر البيت وتستوي بنا الطريق حتى سألت والدي رحمه الله بشوق:

مَن مِن الجالسين هو الشيخ الهاشمي؟

أهو الشيخ الوقور صاحب العمامة البيضاء في صدر المجلس؟ فتبسم وقال: لا،

قلت: هو إذاً الرجل الكهل عن يمينه الذي انجذبت إليه الأسماع والقلوب فقال: أيضا لا،

فسألته عن أهل المجلس واحدا تلو الآخر وهو يقول: لا ليس هو،

فقلت بلهفة: فمن هو إذا؟

قال: أرأيت الشيخ المسن على باب الغرفة قد أصابه الهواء ونال منه البرد الذي سلمنا عليه وقت غادرنا؟!

قلت: نعم، رأيته،

فقال: فذلك هو شيخنا الهاشمي!،

قلت: وما كان يصنع في البرد؟!

قال: إنه كان ينظف أحذية ضيوفه ومريديه من الطين الذي أصابها!، لأنه كان لا يحب أن يرى إلا النظافة والترتيب، وكان يقول أبدا في كل أمر: مشربنا جمالي.

وكان من صفاته رضي الله عنه واسع الصدر وتحمل المشقة والتوجيه، وشدة الصبر مع بشاشة الوجه، وحين يستغرب الناس ذلك منه يقول: يا سيدي إن مشربنا هذا جمالي. وكان يأتي إليه الرجل العاصي فلا يرى إلا البشاشة من وجهه وسعة الصدر، وكم تاب على يديه عصاة منحرفون، فانقلبوا بفضل صحبته مؤمنين عارفين بالله تعالى.

حدث أنه كان سائرا في الطريق بعد انتهاء الدرس ، فمر به سكران ؛ فما كان من الشيخ رحمه الله تعالى إلا أن ازال الغبار عن وجهه ، ودعا له ونصحه ، وفي اليوم التالي كان ذلك السكران أول رجل يحضر درس الشيخ ، وتاب بعد ذلك وحسنت توبته.

وكان رحمه الله تعالى يهتم بأحوال المسلمين ويتألم لما يصيبهم، وكان يحضر جمعية العلماء التي كانت في الجامع الأموي، يبحث في أمور المسلمين ويحذر من تفرقتهم، وقد طبع رسالة تبين سبب التفرقة

وضررها، وفائدة الاجتماع على الله والاعتصام بحبل الله سماها (القول الفصل القويم في بيان المراد من وصية الحكيم).

وكان رحمه الله يكره الاستعمار بكل أساليبه، ويبحث في توجيهه عن مدى صلة الحوادث مع الاستعمار وكيفية الخلاص من ذلك. ولما ندبت الحكومة الشعب إلى التدرب على الرماية، ونظمت المقاومة الشعبية، سارع الشيخ لتسجيل اسمه بالمقاومة الشعبية، فكان يتدرب على أنواع الأسلحة مع ضعف جسمه ونحوله وكبر سنه. وبهذا ضرب للشعب المثل الأعلى لقوة الإيمان والعقيدة والجهاد في سبيل الله، وذكرنا بمن قبله من المرشدين الكُمَّل الذين جاهدوا الاستعمار وحاربوه؛ أمثال سيدنا عمر المختار والسنوسي والأمير عبد القادر الجزائري. وما المجاهدون الذين قاموا في المغرب، لإخراج الاستعمار وأذنابهم إلا الصوفية.

وكان رحمه الله تعالى حسن السيرة والمعاملة، مما جعل الناس يقبلون عليه ويأخذون عنه التصوف الحقيقي ، حتى قيل "لم يشتهر الهاشمي بعلمه مع كونه عالما، ولم يشتهر بكراماته مع إن له كرامات كثيرة، ولكنه اشتهر بأخلاقه، وتواضعه، ومعرفته بالله تعالى" وكفى بها.

وكان رحمه الله تعالى إذا حضرت مجلسه، شعرت كأنك في روضة من رياض الجنة؛ لأن مجلسه ليس فيه ما يشوبه من المكدرات والمنكرات. فكان رحمه الله تعالى يتحاشى أن يذكر في حضرته رجل من غير المسلمين وينقص. ولا يحب ان يذكر في مجلسه الفساق وغيرهم، ويقول: عند ذكر الصالحين تتنزل الرحمة.

وبقي رحمه الله دائبا في جهاده مستقيما في توجيهه للمسلمين وإخراجهم مما وقعوا فيه من الضلال والزيغ. فقد كانت حلقاته العلمية متوالية من

الصباح حتى المساء؛ ولاسيما علم التوحيد الذي هو من أصول الدين فيبين العقائد الفاسدة والإلحادية، مع بيان عقيدة أهل السنة والجماعة، والرجوع إلى الله تعالى؛ والتعلق به دون سواه.

# منهجه في التربية:

التمسك الشديد بالكتاب والسنة والحرص على تعلم المريدين لعلم العقيدة وإزالة الشبه العالقة بعقول المسلمين.

التخلق بأخلاق المسلمين مع الناس والسير بالسالكين إلى معرفة الله ذوقاً (الخلوة الشاذلية) مع المحافظة على اللسان الشرعي الذي لا يخل بالشريعة باسم المعرفة والحقيقة ولا يشطح شطحاً بمخالفة الكتاب والسنة.

يروي سيدي العلامة العارف بالله تعالى الشيخ عبدالرحمن الشاغوري عليه الرحمة والرضوان أن شيخه وأستاذه العارف بالله تعالى الشيخ محمد الهاشمي التلمساني أستاذ التوحيد في عصره استدعته رابطة علماء الشام التي كان عضوا فخريا وبارزا فيها.

وكان الأمر الذي استدعي لأجله أن أحد تلاميذه قد وقع في محظور شرعي، وقد طلبت الرابطة من الشيخ طرده من مجالسه، فأطرق الشيخ ثم قال: اخواني كأصابعي، وأصبعي اذا مرضت أو جرحت أداويها أم أقطعها ؟؟

قالوا: تداويها ، قال فهكذا إخواني .

#### نشاطه في الدعوة والإرشاد:

كان بيته قبلة للعلماء والمتعلمين والزوار، لا يضجر من مقابلتهم، ويقيم -مع ضعف جسمه- حلقات منتظمة دورية للعلم والذكر في المساجد والبيوت، ويطوف في مساجد دمشق يجمع الناس على العلم وذكر الله والصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم. ولم يزل مثابراً على همته ونشاطه ودعوته حتى أيامه الأخيرة.

تتلمذ على يديه نخبة طيبة صالحة من العلماء وطلاب العلم، ومن مختلف طبقات الأمة يهتدون بإرشاداته، ويغترفون من علومه، ويقتبسون من إيمانه ومعارفه الذوقية، ويرجعون إليه في أمورهم.

ويبدون من بيد ويداره مع علمهم بتحريمه فأجاب قدس الله سره: يرتكبون الحرام لجهلهم بالله فلو عرفوا الله ما وقعوا في الحرام. وقد أذن للمستفيدين منهم بالدعوة والإرشاد، وبذا انتشرت هذه الطاقة الروحية في دمشق وحلب وفي مختلف المدن السورية والبلدان الإسلامية.

#### مؤلفاته:

مفتاح الجنة شرح عقيدة اهل السنة: كتاب نفيس في التوحيد أكثر فيه الشيخ من النقولات العلمية وهو أوسع كتاب له. ويوجد تسجيل لشرحه للإمام الشاغوري رحمه الله أجاب بها الشيخ عن أسئلة الذين درسوا العلوم الكونية العصرية.

الرسالة الموسومة بعقيدة اهل السنة مع نظمها.

البحث الجامع والبرق اللامع والغيث الهامع فيما يتعلق بالصنعة والصانع،

الرسالة الموسومة بسبيل السعادة في معنى كلمتي الشهادة مع نظمها. الدرة البهية.

الحل السديد لما استشكله المريد من جواز الأخذ عن مرشدين. أجاب فيها عن أسئلة مريديه لمن يدخل في الطريقة.

القول الفصل القويم في بيان المراد من وصية الحكيم. وهي شرح لقصة المهلب بن أبي صفره مع أو لاده لما دعاهم قبل مماته وأعطى كل واحد منهم رمحاً ليكسره ثم أعطاهم حزمة من الرماح فلم يستطيعوا كسرها ... أخذ الشيخ من هذه القصة عبراً جليلة دونها في هذا الكتاب.

شرح شطرنج العارفين للشيخ محي الدين بن عربي رحمه الله.

شرح نظم عقيدة أهل السنة. شرح مبسط في التوحيد يشرح فيه نظماً يتألف من ٤٨ بيتاً وهي مختصر لكتاب مفتاح الجنة، وهو مطبوع وقد طبع مؤخراً ثانيةً.

الأجوبة الوافية الوفيه على الأسئلة الطرقية: أجاب بها الشيخ عن أسئلة مريده الشيخ قاسم القيسي مفتي العراق وتسمى أيضاً (الدرر المنتشرة في الأجوبة العشرة)، وغير ذلك من الرسائل.

وقد أخذ التصوف عن سيدي الهاشمي رحمه الله تعالى كثير من العلماء وغيرهم لا يعلم عددهم إلا الله. ومن أهمهم: الشيخ عبد القادر عيسى – والشيخ محمد سعيد الكردي – والشيخ عبد الرحمن الشاغوري – والشيخ سعيد الحزاوي فقيه الأشراف – الشيخ محمد النبهان من حلب – الشيخ

أحمد الشامي – الشيخ ابراهيم اليعقوبي – الشيخ عبد الوكيل دروبي – الشيخ قاسم القيسي – الشيخ شكري اللُحفي.

#### وفاته:

وهكذا قضى الشيخ الهاشمي حياته في جهاد وتعليم، يربي النفوس، ويزكي القلوب الراغبة في التعرف على مولاها، لا يعتريه ملل ولا كسل. واستقامته على شريعة رسول الله صلى الله عليه وسلم قولاً وعملاً وحالاً، ووصيته في آخر حياته: "عليكم بالكتاب والسنة" تشهد له بكمال وراثته ومرض مرضاً شديداً منعه عن مواصلة نشاطه فأوصى الجميع بملازمة مجلس العلم والذكر والتمسك بالكتاب والسنة.

وهكذا رحل الشيخ الكبير إلى رضوان الله تعالى وقربه يوم الثلاثاء ١٢ من رجب ١٩٦١ هـ الموافق ١٩ كانون الأول ١٩٦١ م عن عمر يناهز الثمانين أمضاها بين علم وتعليم وجهاد في سبيل الله، وصئلي عليه بالجامع الأموي، ثم شيعته دمشق تحمله على الأكتف إلى مقبرة الدحداح، حيث ووري مثواه وهو معروف ومُزار. ولئن وارى القبر جسده الطاهر الكريم، فما وارى علمه وفضله ومعارفه وما أسدى للناس من معروف وإحسان، فلمثل هذا فليعمل العاملون. وهذا من بعض سيرته الكريمة، وما قدمناه غيضٌ من فيض ونقطة من بحر، وإلا فسيرة العارفين منطوية في تلامذتهم ومن أين للإنسان ان يحيط بما تكنه صدور هم وأسرار هم؟

وبمثل هذه الشخصيات الحية نقتدي وبمثلهم نتشبه:

فتشبهوا إن لم تكونوا مثلهم إن التشبه بالكرام فلاح

#### وقد قيل:

موت التقي حياة لا انقطاع لها، قد مات قوم وهم في الناس أحياء

#### مصادر الترجمة:

- حقائق عن التصوف للشيخ عبد القادر عيسى.
- غرر الشام في تراجم آل الخطيب الحسنية ومعاصريهم.
- مشافهة إمام أهل السنة والجماعة الشيخ عبد الرحمن الشاغوري.
  - مشافهة الشيخ أسامة الرفاعي ١٩٨٥.

رحمه الله ورحم أشياخه ومحبيهم والمنتسبين إليهم آمين. وجمعنا الله معهم في أعلى عليين.

# الإمام أحمد رضا خان

# انقضت المئة الأولى الهجريّة لرحيل الإ<sub>ع</sub>مام العمّامة الشيخ أحمد رضا خان رحمه اللّه...

الإمام أحمد لم يولد في بلده بريلي في الهند فقط ولكنّه ولد في العالم كلّه سنة ١٨٥٦ وكل العالم بلده وشعّت فيه أنواره..

صحيح لم ألتق بالإمام أحمد ولكنني التقيت بمؤلفاته فوقعت محبته في قلبي فقد مضت على الأمّة أقطاب الأئمة العظام وكتب الله لأمّتنا أن يأتي على رأس كل مئة سنة من يجدد لها أمر دينها ونحن اليوم بحضرة إمام من هؤلاء بل إمام مُجاهد سلك درب الإمام أبي حنيفة والإمام مالك والإمام الشافعي والإمام أحمد والإمام الأشعري والإمام الماتريدي في تثبيت دعائم الشرع المطهّر وعقيدة أهل السنّة والجماعة..

امتزج العلم بخلاياه ودمه وأفاض الله عليه من العطايا ببركة أبيه وجده ما أدهش أهل عصره وحفظ القرآن الكريم وهو صغير في مدة وجيزة وحصلت له علوم شبه طريق الوهب فلم يكن له فيها معلم إلا الكتاب ولعل مدد أبيه وجده العالمين الصالحين قد وصل إليه.

وقد بلغت العلوم التي برع فيها عدداً كبيراً لم يعرف لمثله من قبل حتى قيل إنه ابتكر عشر قواعد لمعرفة القبلة من أيّ جزء من العالم. وبرع بالعلوم العقليّة إلى جوار العلوم النقليّة: الهندسة، الهيئة، الكيمياء، الاقتصاد الرياضيات ،السياسيات ،الطب، الجغرافية، التاريخ، المناظرة، المنطق، الفلسفة، الجبر، والمقابلة...

حتى أصبح قدوة زمانه رحمه الله.. وأبطل نظريات بعض علماء الفلك الغربيين بأدلة بلغت سبعة عشر دليلاً..

إلى جوار هذه المعارف والعلوم كان شاعراً مجيداً باللغات الثلاث العربيّة والفارسيّة والأورديّة حتى تجاوزت مؤلّفاته الألف وهذا لا أعلم بمثله عند أهل العلم حتى قال فيه علّامة الهند الشاعر محمد إقبال: (إن شبه القارّة الهنديّة من أقصاها إلى أقصاها لم يولد فيها من يشبه الإمام أحمد رضا خان في عبقريّته التي لا يجود الزمان على أحد بما يُدانيها). لقد سخّر حياته لثلاثة أهداف أسوقها لكم باختصار:

الأول: حماية جانب سيّد المرسلين صلوات الله وسلامه عليه مِمَن يكرهه من كلّ وهّابي مهين.

الثاني: نكاية بقية المبتدعين ممّن يدّعي الدّين وما هو إلا من المفسدين.. الثالث: الافتاء بقدر الاستطاعة على المذهب الحنفي..

والنّاظر في مؤلّفات الإمام يرى أنّ الله حقّق له هذه الأهداف لإخلاصه وصدقه ولأضرب لكم ببعض الأمثلة على ذلك:..

عندما اطلع ابن تيمية على كتاب الشفا بتعريف حقوق المصطفى للقاضي عياض رحمه الله وما أكرم الله به نبيّه ومصطفاه قال ابن تيمية قولته الشنيعة: غلا هذا المغيربي.. وأفتى:

- ١- بمنع زيارة النبيّ حتى ادّعى أنّ السفر لزيارة حبيب الله مُحرّم
   بالإجماع.
  - ٢- وأنّ الصلاة لا تُقصر فيه لعصيان المسافر به.
- ٣- بل ادّعى أن سائر الأحاديث الواردة في فضل الزيارة موضوعة.
  - ٤- كما أفتى بأنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم لا يُستغاث به.

وذكر ابن حجر في الدّرر الكامنة بعض هذه الفتاوة وأنّ فيه تنقيصاً ومنعاً من تعظيم النبيّ صلّى الله عليه وسلّم ولذلك سجن ابن تيمية بإجماع مشايخ المذاهب الأربعة درءاً للفتن التي أثار ها.

وبعد أربعمئة عام ينهض في الجزيرة العربيّة داعية جديد استخرج من علم ابن تيمية هذه الفتاوى وبنى عليها دينه كلّه على أساسها ألا وهو ابن

عبد الوهّاب النجدي أقام دعوته على أساس أن الأمّة قد ارتدّت عن الإسلام بسبب توسّلها بالنبي وبالأولياء الصالحين

وبسبب زيارتها لقبورهم وقبر نبيها صلى الله عليه وسلم سمى أتباعه بعبّاد القبور..

واعتبر تعظيم النبي إشراكا له في عبادة الله تعالى وراحوا ينتقصون من قدره..

وقد عاصر هذه الفتن السيد أحمد زيني دحلان فقيه الشافعية في البلد الحرام وكتب في الرد على ابن عبد الوهاب كتابه (الدرر السنية).

وكيف ان ابن عبد الوهاب جاء بطامات غير صحيحة في الشرع المطهر..

ووصلت هذه الافكار إلى الهند وتبناها شيوخ مدرسته ديوبند أكبر المدارس الهندية في الهند وتصدى لهم ولرجالهم الإمام أحمد رضا خان رحمه الله تعالى

وحاول بادئ ذي بدء

لفت أنظار هم بالحسنى إلى مفاسد هذه الأقوال لعلهم يرجعون عنها فتخمد نيران الفتنة؛ إلى جوار رده على القاضيانية الفرقة الكافرة وصرف حياته رحمه الله في الرد عليهم وقال قولته:

\* (أما وقد شاع الباطل وأصبح دعاته يتجرؤون على أهل الحق ويتهمونه بأبشع التهم ويجدون بين الناس من يصدقهم عندئذ يصبح السكوت أو التغاضى

جريمة لا تغتفر فليست المصيبة أن يكتب أهل الباطل ولكن المصيبة في تصديق الناس الطيبين له ).

واليوم و بعد مئة عام ماتزال تعاليم الإمام سارية في الوجود تحمل مشاعل نور إلى الأجيال بعده..

الحديث طويل والزمن قصير عن الإمام ومناقبه وحسبي أن ألقبه بقطب القارة الهندية وسيد دعاتها

رحم الله الإمام فلولاه لما عرف أهل الهند والباكستان ضلال الديوبندية والوهابية والقاضيانية ويشرفني أن يتصل نسبي السبي الله عنه الطريقة البريلوية إلى الإمام أحمد رضا خان رضي الله عنه وارضاه.

# ( 10人)

# العلامة أختر رضا خان

سأحدثكم عن شمس كانت إذا طلعت في أية مدينة أو حفلة أو ندوة علمية اختفت نجوم اهل العلم أمامها وخشعت شخصياتهم لهيبتها .

إنه إمامنا وشيخنا الإمام العلامة محمد أختر رضا خان رحمه الله القاضي مفتي الديار الهندية وإمام أهل السنة في الهند الذي توفي عن عمر ناهز ٧٥ عامًا.

والعلامة الراحل كان خريجًا لجامعة الأزهر الشريف عام ١٩٦٦م، وهو من بيت عامر بالعلم والعلماء المعروفين في القارة الهندية منذ أكثر من ٢٠٠ سنة.

ولد قاضي قضاة الهند الشيخ الإمام تاج الشريعة محمد أختر رضا خان الحنفي القادري الأزهري يوم الاثنين ٢٦ من شهر محرم لعام ١٣٦٢هـ الموافق ٢ من شهر فبراير لعام ١٩٤٣م بمدينة بريلي في شمال الهند. والإمام الراحل هو ابن حفيد الشيخ الإمام المجدد لأوائل القرن الرابع عشر الهجري، سيدي أحمد رضا خان الحنفي البريلوي، فهو ابن الشيخ المفسر الأعظم بالهند الشيخ إبراهيم رضا (المكنى جيلاني ميان) ابن حجة الإسلام الشيخ محمد حامد رضا ابن الإمام الشيخ أحمد رضا خان الحنفي البريلوي، .

ومن جهة والدته: فإن جده من والدته هو المفتي الأعظم بالهند الشيخ محمد مصطفى رضا خان القادري الحنفي البركاتي، ابن الشيخ أحمد رضا خان الحنفي البريلوي.

#### نشأته وتعلمه العلوم وأساتذته:

وبحسب سيرته المنشورة فقد أخذ الشيخ الراحل رحمه الله الدروس الأولية والعلوم الابتدائية العقلية والدينية عن العلماء الأكابر المعروفين في وقته، وعن والده الشيخ ابراهيم وجده من والدته الشيخ محمد مصطفى رضا، وحصل على شهادة خريج العلوم الدينية من دار العلوم منظر الإسلام بمسقط رأسه مدينة بريلي، ثم أكمل رحمه الله تعليمه في

جامعة الأزهر الشريف بالقاهرة في الفترة ما بين ١٩٦٣م إلى ١٩٦٦م درس فيها العلوم المتداولة من التفسير، الحديث، اللغة العربية، وبرع بها والفلسفة الإسلامية وغيره من العلوم وتخصص في الحديث وتخرج من كلية أصول الدين بارعا في الأحاديث وعلومها ومتضلعا بها.

#### حياته العملية والعلمية:

بعد عودته رحمه الله من القاهرة إلى الهند، انخرط في التدريس بدار العلوم منظر الإسلام.

ولما رأى جده لأمه همته العالية وعلمه ودعوته أجازه واستخلفه. فأسس بعد فترة دار الإفتاء بعد أخذ الإجازة من مرشده و معلمه المفتي الأعظم بالهند الشيخ محمد مصطفى رضا خان المتوفى سنة ٢٠٤١هـ، وترك التدريس بدار العلوم منظر الإسلام.

وبنى بعد وفاة جده جامعته ومركز الدراسات العلمية.

وقضى شطر عمره في عدة ملتقيات علمية وندوات فقهية وظهر فيها كالبدر بين كواكب العلماء وأذعنوا له واعترفوا بفضله.

وقد برع الشيخ في الإفتاء وحلِّ المسائل المعقدة المتعلقة بالفقه، ورد على الفرق الضالة وأقام الحجة عليها. ولا غرو في ذلك لتعلم الشيخ حفظه الله الطريقة على يد أستاذه عن جده الشيخ أحمد رضا.

وكان الشيخ رحمه الله كثير السفر لنشر الدين والتوعية الفكرية والعقدية، إذ رحل في أنحاء الأرض في سبيل الدعوة لتكون كلمة الله هي العليا.

وأسلم على يديه كثيرون من الذين كانوا يتيهون في أودية الكفر وصدق فيه قول سيدنا رسول الله: ( لأن يهدي الله بك رجلا خير لك من حمر النعم).

وأذكر أن شيخنا زارنا في دمشق سنة ٢٠٠٨ واستقبله العلماء والشيوخ وأساتذة الجامعات والمفتون وطائفة كبيرة من الدعاة امتلأ بهم المكان وصنع لهم مأدبة عظيمة وألقيت الكلمات والأشعار

في الترحيب به .

وجرت كرامة للشيخ أختر عظيمة إذ كان حضوره في الشهر الأشد حرارة في الشام وهو شهر آب فتحركت الرياح واعتدل الجو وماهي إلا سحابة امطرت على الشام وعجب الناس كيف ينزل المطر في هذا

الشهر من السنة فأقبلوا على الشيخ يتبركون به ويقبلون يده ويطلبون منه الإجازات وخاصة عندما تكشف لهم قلبه المليء بحب رسول الله والمتخلق بأخلاقه.

وكانت ساعات من العمر النادرة.

ثم زار الأولياء وضريح الإمام ابن عربي والإمام عبد الغني النابلسي. وحين غادر دمشق ودعه الطلاب من باكستان والعرب من داخل دمشق في المطار وكأنهم فقدوا أبا لهم من شدة التأثر.

وله تلامذة ومحبون منتشرون ليس في الهند فحسب بل في سائر المعمورة، ويعتبر سماحته المربي لهم، وهم ينهلون من علمه ومكانته الروحانية، وقد أُعطي الشيخ لقب تاج الشريعة من قِبلِ كبار العلماء.

كما أن الشيخ الراحل محمد أختر رضا خان رحمه الله كان بارعًا في كتابه الشعر والمدائح والقائها في المحافل والمناسبات،

كان أمة في رجل اكتسب احترام جميع فئات وطبقات الأمة حتى أجمعت على حبه.

وقد تم نشر ديوانه المسمى: "نغمات أختر" ولاحقًا ديوانه باسم: "سفينة بخشش" بمعنى (سفينة العفو) عام ١٩٨٦م، وتم إصدار طبعة جديدة ومنقحة في أوائل سنة ٢٠٠٦م، والديوان يشتمل على مدائح الشيخ باللغتين العربية والأردية، كما توجد مدائح وقصائد للشيخ لم تنشر بعد. كما أن له مؤلفات كثيرة باللغات الأوردية والعربية وترجم بعضها إلى الإنجليزية، منها التعليق على البخاري وحكم التصوير وعمليات الفيديو والحق المبين بشمول الإسلام لأصول الرسول الكرام — صيانة القبور قوارع القهار على المجسمة انفجار — الصحابة نجوم الاهتداء بشرح على البردة للبوصيري.

وهذا غير الفتاوى التي بلغت خمسة آلاف فتوى أو يزيد وقد طبعت في مركز الدراسات الإسلامية جامعة الرضا.

وبعد أن قضى حياته مليئة بالأعمال الجليلة والتأليف النافعة ودافع عن الحق ولم يخف في لومة لائم دعاه مولانا عز وجل إلى رحمته يوم الجمعة ٢٠١٠ يوليو ٢٠١٨ فارتحل إلى جوار ربه عن عمر يناهز الخامسة والسبعين.

وكان لوفاته أثر بالغ في محبيه وتلامذته وخلفائه حتى أحصى الإعلام عدد الذين خرجوا في جنازته فبلغوا ٣٠ مليون وأقيمت صلاة الجنازة الغائب على روحه في المدن التي زارها ومنها دمشق والقاهرة في مسجد الإمام الحسين وعم الحزن الاوساط الدعوية في العالم الإسلامي والغربي في الهند وخارجها وأصبحت الامة بفقده يتيمة في شرقها وغربها.

رحم الله شيخنا ورفع قدره عنده واخلف على المسلمين خلفا مثله.

( 709 )

# السيدة رابهة الهدوية

## (**-\$|\psi -\psi \**)

الحمد الله الذي تعرف إلى أوليائه بنعوت الجمال فعرفوه، وأسهروا ليلهم بمناجاته فباهى الله بأحوالهم الملائكة، وكيف لا وقد أحبَّهم وأحبوه ، حمى إقليم قلوبهم من طوارق الغفلة فلا يتركوه، تفقدوا دفتر أعمالهم من غلط الخطأ وصححوه.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، خوّف عباده يوم الحساب فحفظوا الأمانة فيما ائتمنوه، فنالوا المقصود من محبوبهم وفوق ما طلبوه: ﴿ يوم تبيض وجوه وتسود وجوه ﴾.

وأشهد أنّ سيدنا مُجدًا عبده ورسوله، وصفيّه وخليله الكريم ونبيه الجليل العظيم، أعطاه الله العطاء الجزيل والتبجيل والتكريم، أعطاه الحوض وصفّاه من جميع الأكدار وتوّجه بتاج الوقار ونوّر به جميع الأقطار، وشرّف به البادين والحضار:

أضحى على مولى الكريم كريما صلّوا عليه وسلّموا تسليما اللهم صلّ وسلّم وبارك على سيدنا حجَّد وعلى آله وصحبه السادة الأبرار، وسلّم تسليماً كثيرا.

## أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

هذه الحلقة عن سيدة، سيدة أثبتت للدنيا منذ قرون أن المرأة يمكن أن تكون أعظم من الرجال وأعبد من الرجال حتى يعتدوا بها، نحن اليوم مع امرأة خلَّفت في التاريخ دوياً تتناقل أصداؤه العصور، لم تتخرّج من الجامعة، فلم يكن في أيامها جامعات، لكنها كانت ولا تزال تدرّس آدابها في كلّيات الدّين ومعاهد الشرع، كما تدرّس أبلغ النصوص الأدبية، لأنَّ عِلْيةَ القوم حملوا عنها حِكماً كثيرة.

كانت في عصرها مثالاً يحتذى ، ملأت الدنيا بالتوحيد والزهد ومعرفة الله ومقام الإحسان ، وشغلت الناس على ممر الدهور، امرأة علّمت العلماء ، وأدّبت المفتين ، وكانت بليغة بارعة البيان، وكانت لقوة شخصيتها أن أطلق عليها علماء عصرها بالمؤدّبة وشاعرة المحبة الإلهية.

إننا مع البصرية الزاهدة العابدة سيدتنا أم الخير رابعة بنت إسماعيل العدوية رضي الله عنها، ومع الحلقة سبعة وخمسين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن السيدة رابعة العدوية :

# ره وأرضاها وأرضانا معها

إخوة الإيمان: كانت السيدة أم الخير البنت الرابعة لأبويها، خرجت وهي طفلة هي وأخواتها من شدة الجوع وقت أن نزل القحط في البصرة ، فوجدها رجل باعها بستة دراهم، وكانت تقرض الشعر وتغنيه وتعزف على الناي، ولها مزاج فني رقيق وميل طبيعي إلى الحزن، وقد وجد سيدها أن يستعملها للغناء في مجالسه، وكان ذلك يسخطها عليه بسبب اتجاهاتها الدينية القوية حتى إنها شرعت في الهرب ، وناجت ربنا عزّ وجلّ قائلة: إلهي إني غريبة ويتيمة وأرسف في قيود الرّق، ولكن همي الكبير هو أن أعرف أراضٍ أنت عني أم غير راض؟

كانت تخشى أن تبوء بغضب الله بسبب ماكان يجبرها عليه سيدها، مما جعلها تُقْبِل أكثر على العبادة والابتهال إلى الله أن يقيلها من عثرتها، وقد تسمّع عليها سيدها في ليلة فوجدها تقول وهي ساجدة: (إلهي أنت تعلم أن قلبي يتمنّى طاعتك، ونور عيني في خدمة عتبتك، ولو كان الأمر بيدي لما انقطعت لحظة عن خدمتك، لكنك تركتني تحت رحمة هذا المخلوق القاسي من عبدتك) ، فلما كان الصباح طلبها سيدها وأعتقها.

إخوتى في الله: ما أن عَتَقَتْ السيدة رابعة من الرّق حتى أقبلت بكلّيتها على العبادة ، وحتى ضرب بعبادتها الأمثال : أعبد من رابعة، كانت إذا انتهت من صلاة العشاء تصعد إلى سطح دارها وتقف للنظر والتأمل في عتمة الليل ، تنظر إلى النجوم وتقول: (إلهي أنارت النجوم، ونامت العيون، وغلَّقت الملوك أبوابحا ، وخلى كل حبيب بحبيبه، وهذا مقامى بين يديك).

وإليكم - أيها الإخوة- المناجاة بعذب الكلام الذي كانت تناجى فيه مولانا عزّ وجلّ، قالت له مرّة:

وحباً لأنك أهل لذاكا فَشُغْلَى بذكرك عمَّن سواكا فكشفك للحجب حتى أراكا

أحبُّك حبَّيْن حبَّ الهوى فأمّا الذي هو حبُّ الهوى وأما الذي أنت أهل له

ثم تقف لتصلّى قيام الليل ، تناجى حبيبها وتقرأ كلامه القرآن ، وتذكره وتدعو ، فإذا كان السحر قالت: إلهي هذا الليل قد أدبر، وهذا النهار قد أسفر فليت شعري أَقَبُلْت منى ليلتى فأُهنّا أم رددتها على قاعزى ، فوعزتك هذا دأبي ما أحييتني وأعنتني. ثم تحجع هجعة بعد سنة الفجر حتى يسفر، ثم تخاطب نفسها وتقول: يا نفس كم تنامين وإلى كم تقومين، يوشك أن تنامي نومة لا تقومين منها إلى يوم

#### معشر السَّادة:

هكذا كان ديدن هذه المرأة الصالحة ، تركت الدنيا وراء ظهرها ، وعزفت عن الزواج ، وكانت تخطب من الصوفية والعلماء والأمراء، خطبها أمير البصرة ووعدها بمئة ألف مهراً وبعشرة آلاف في كلّ شهر دخلاً ، فكتبت إليه تقول: (ما يسرني أنك لي عبد وأن كل مالك لي وأنك شغلتني عن الله طرفة عين) وكانت تقول:

تركت هوى ليلي وسُعدى بمعزل وعدتُ إلى مصحوب أول منزل ونادت بي الأشواق مهلاً فهذه منازل من تقوى رويدك فانزل

حقاً - أيها الإخوة- كانت السيدة رابعة العدوية إمامة العشق الإلهي ، أدّبت من طرق بابما من الفقهاء والوعاظ فكشفت خبايا نفوسهم من كلامهم ،حتى كانوا يصرّحون بأفهم كانوا لا يستريحون من الدنيا إلا إذا جلسوا عندها وسمعوا كلامها، دخل عليها سيدنا سفيان الثوري وصاحبه فرأى بيتاً مفروشاً بفرش لا يساوي دراهم ، شن بالى ولبد تصلّى عليه ، وستر تتقى به الرجال، وهنا نادى سيدنا سفيان: واحزناه! فقالت لا تكذب قل: واقلّة حزناه، لو كنت مجزوناً ما هنّاك العيش، فقال: اللهم إنى أسألك السلامة، فبكت سيدتنا رابعة، فقال: ما يبكيك؟ قالت: أنت عرّضتني للبكاء، فقال: وكيف؟ قالت: أما علمت أن السلامة من الدنيا ترك ما فيها، فكيف وأنت متلطخ بها يا سفيان، إنما أنت أيامٌ معدودة فإذا ذهب يوم ذهب بعضك ، ويوشك إذا ذهب البعض أن يذهب الكل، وأنت تعلم فاعمل. وتذاكر القوم ساعة ، وذكروا شيئاً من الدنيا فلما قاموا قالت السيدة رابعة لخادمتها، إذا جاء هذا الشيخ وأصحابه فلا تأذيي لهم فإني رأيتهم يحبون الدنيا، وراحت تقول: أستغفر الله من قلة صدقي من قولي أستغفر الله، وسجدت وبكيت، فلما دخلت عليها خادمتها، وأحسّت بمكانها رفعت رأسها فإذا موضع سجودها كهيئة الماء المستنقع من دموعها، وقالت: لا أريد أن أحدّث أحداً إلا الله، ونادت من قلب مكلوم:

# ولقد جعلتك في الفؤاد محدّثي وأبحت جسمي من أراد جلوسي فالجسم مني للجليس مؤانس وحبيبب قلبي في الفؤاد أنيسي

أيها الأحبة والصحب: عاشت السيدة رابعة ثمانين سنة عابدة تقية زاهدة ذاكرة حتى حضرتها الوفاة فقالت لخادمتها: لا تؤذيي بموتي أحداً وكفنيني في جبّتي هذه (جبّة من شعر كانت تقوم الليل فيها إذا هدأت العيون) وتوفيت سنة ثمانين ومئة هجرية ، وكفّنت في تلك الجبّة وفي خمار صوف كانت تلبسه، تقول خادمتها عبدة: رأيتها بعد وفاتها بسنة عليها حلّة من استبرق خضراء وخمار من سندس أخضر لم

أرى شيئاً قط أحسن منه. فقالت لها: يا رابعة ما فعلت الجبة التي كفناك فيها والخمار الصوف؟ قالت: نزعت عني وأبدلني الله بها هذا الحرير، وطويت أكفاني وختم عليها ورفعت في عليين ليثقل بها ميزاني يوم القيامة، قالت عبدة: فمريني بأمر أتقرب به إلى الله عزّ وجل، قالت: عليك بكثرة ذكره أوشك أن تغتبطي بذلك في قبرك.

فأكثروا . يا إخوة . من ذكر الله عسى الله تعالى أن يجمعنا مع أوليائه هناك كما جمعنا معهم هنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا محمًّد الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إليه، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله

الصلاة والسلام عليك



<sup>\*</sup> الموسوعة الصوفية ١٧٣ . صفة الصفوة . الرسالة القشيرية ٨٦ - ١٧٣ .

شرح الرسالة القشيرية للأنصاري . شذرات الذهب ١٩٣/١ . الطبقات الكبرى للشعراني ٥٦ . النجوم الزاهرة ٣٣٠/١ . الإحياء للغزالي ٢٦٧/٢ . جامع كرامات الأولياء ٧١ / ٢

# الإ<sub>ع</sub>مام الفضيل بن عياض توفيُّ ١٨٦ هـ

الحمد لله الذي تفرّد بجمال ملكوته وتوحّد بجمال جبروته، وتعزّز بعلو أحديته، وتقدّس بسمو صمديته وتكبّر في ذاته عن مضارعة كل نظير ، وتنزّه في صفاته عن كل تناه وتصوير ، له الصفات المختصّه بحقه، والآيات الناطقة بأنه غير مشبه بخلقه ، فسبحانه من عزيز لا حدَّ يناله، ولا عدَّ يحتاله ولا أمد يحصره، ولا أحد ينصره ، ولا ولد يشفعه ، ولا عدد يجمعه ، ولا مكان يمسكه، ولا زمان يدركه ، ولا فهم يصوره . تعالى عن أن يقال كيف هو أو أين هو .

أحمده سبحانه على ما يولي ويصنع ، وأتوكل عليه وأقنع ، وأرضى بما يعطي ويمنع.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة موقن بتوحيده مستجير بحسن تأييده.

وأشهد أن سيدنا مُجَدًا عبده ورسوله وحبيبه المصطفى ، وأمينه المجتبى ، ورسوله المبعوث إلى كافة الورى .

اللهم صلِّ وسلم وبارك وعظم على سيدنا مُجَدَّ وعلى آله مصابيح الدجى وأصحابه مفاتيح الهدى ، وسلم تسليما كثيرا .

## أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

أقف اليوم بينكم لأبين حقيقة هامة، ولأصحح الزيف وأزيل القشور عن اللباب، فإني أخاف أن تتبلد سماء الحقيقة فإني أخاف أن تتبلد سماء الحقيقة بغيوم الأكاذيب، أخاف من سحب الترهات أن تحول بين إشراق الحق أو تحجب نوره.

أقف اليوم وبعد حلقات ممتدة زهقت الباطل، رددت فيها بطريق غير مباشر على الذين يقولون إن التصوف يباين الدِّين أو يغاير الإسلام، وأن له مفهوماً سلبياً يدعو إلى الركون والركود والخمول والخمود، ويهدف إلى العزلة والعكوف والانطواء، أو أنه دروشه وبحدله ومظاهر تنفر منها الأذواق، وتنبو عنها العيون، وتعزف عنها النفس الأبية.

نعم- أيها السادة- تبلبلت الفكرة في أذهان الكثير عن التصوف وحقيقته وطقوسه ورسومه فحملوا على التصوف وعلى رجاله ، مدّعين أن هذا الأمر مستحدث في الدين ، وأن الشرع يعارضه ولا يعاضده، والمرء عدو ما جهل (من جهل شيئاً عاداه) إن بين هؤلاء وبين التصوف جفوة أو فجوة، وكنت أود ألا يتسرع هؤلاء في أحكامهم على التصوف، ولو تزود خصوم التصوف بالاطلاع على أمهات كتب التصوف التي أرّخت لرواده وتحدّثت عن خطوطه واتجاهاته لوجدوا ألهم متحاملون عليه ، وألهم قد تسرعوا في الحكم من غير أن يتسلحوا بالبرهان، ألا فليعلم الجاهلون- أعداء التصوف، أن المنهج الصوفي الصحيح هو المنهج الإسلامي بعينه ، لا فارق ولا لبس ولا اختلاف ، وأن التصوف في صفائه ونقائه هو الإيمان المتين المكين في عنقه وقوته وإيجابيته، هو الإسلام في سماحته وسموه، هو التدين في أسمى صوره.

لقد عرف التصوف في القرون الثلاثة الأولى التي أخبر عنها رسول الله وشهد لها بالخيرية، فلماذا التحامل على هذه الطائفة؟! لماذا المغالاة والشطط؟! لقد تغير الحق إلى باطل، مضى الشيوخ الذين كان بهم اهتداء، زال الورع وطوي بساطه، واشتد الطمع وقوي رباطه، وارتحل عن القلوب حرمة الشريعة.

ولأجل ذلك أردت أن أستعرض حياة هؤلاء الأئمة لأرد الحق إلى نصابه، لأعلنها عالية أن منكر التصوف تنبعث منه روائح الانحراف الديني، هو ينتهك الدين باسم الدفاع عنه، ولو زعم وتشدق أنه هو وحده حافظ الدين وسادنه وراعيه.

أيها السادة: إننا ومن خلال استعراض حياة هؤلاء السادة الأعلام نعطيهم بعض حقهم من الإنصاف، وخاصة ونحن نستعرض اليوم الإمام لهؤلاء والمثل، نحن اليوم مع إمام من أئمة التصوف والدين، وعلم من أعلام المسلمين، شهد له بالفضل والدّين من لا يُشق له غبار، شهد لإمامنا الإمام الذهبي فقال عنه: إنه الإمام القدوة، الثبت شيخ الإسلام. وقال عنه ابن المبارك: ما رأيت أورع منه. ما بقى على ظهر الأرض عندي أفضل منه.

وحدّثَ عن هذا الإمام أئمة أبرار أمثال سيدنا سفيان بن عينيه، وسفيان الثوري، والإمام الشافعي، وبشر الحافي، والسّري السقطي.

أتعرفون - أيها الإخوة - من هذا الإمام الذي قلد هذه الأوسمة كلها ، إنه شيخ أهل مكة في عصره تقوى وورعاً ونوراً وهداية سيدنا الفضيل بن عياض في.

ومع الحلقة تسعة وخمسين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن هذا الإمام.

إخوة الإيمان: ولد هذا الإمام ونشأ بسمرقند ، ولما اشتدَّ عوده تداعى مع مجموعة من قطاع الطرق يقطعون الطريق على القوافل والناس آحاداً وجماعات ، حتى خافه أهل المناطق فكانوا لا يخرجون ليلاً ، يقولون: إن فضيلاً على الطريق لا يترك أحداً من شرّه.

لكن الصلحة بلمحة، فقد عشق جارية وصار يرتقي إليها الجدران ليلاً يحادثها، وفيما هو في ذات ليلة في الهزيع الأخير من الليل ارتقى جدار أحد البيوت فسمع صاحب البيت يتلو كتاب الله وسمعه يقرأ وألم يأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله وما نزل من الحق. فلما سمعها جمد الدم في عروقه وسالت دموعه على خديه، وكأن الآية نزلت لأجله، فصار يبكي ويقول: بلي يارب قد آن ، بلي يا رب قد آن ، اللهم إني قد تبت إليك وجعلت توبتي مجاورة البيت الحرام.

معشر الإخوة الكرام: رحل الفضيل من بلاده تائباً طالباً للعلم، فلقي علماء عصره في الكوفة والحجاز، على رأس هؤلاء علم الأئمة سيدنا جعفراً الصادق.

إن توبة الفضيل الصادقة مع الله جعلته حجة أهل زمانه لذا قال فيه سيدنا ابن المبارك: إن الفضيل بن عياض صدق الله فأجرى الحكمة على لسانه، ولأنه عمل بعلمه، ومن عمل بعلمه استغنى عن ما لا يعلم، ومن عمل بما علم وفقه الله لما لا يعلم، ومن ساء خلقه شان دينه وحسبه ومروءته.

هذه شهادة ابن المبارك، هذه الشهادة أعظم من شهادة الدكتوراه (الفضيل صدق الله تعالى) كانت توبته صادقة فتغيرت حاله من الباطل إلى الحق، أصبح لله في قلبه رهبة وخوف ، ألا ينفعه الله بتوبته ؟ لذا كان ينصح ولده علياً (ولده ببركة الأب صار أحد أولياء عصره)، الولد لحق والده بالولاية كما شهد له بذلك الإمام الذهبي فقال: كان ابنه علي من كبار الأولياء ومات قبل والده (قبل سنة ١٨٦ هـ)، أتعرفون كيف مات سيدي علي بن الفضيل؟ مات وهو يسمع والده يقرأ آية من كتاب الله ، فقد كان صوته بالقرآن رخيماً حزيناً، كانت قراءته حزينة بطيئة مترسّلة كأنه يخاطب إنساناً، كان ولده يصلّي خلف الأب في صلاة المغرب فقرأ الأب: ﴿ أَلُهَاكُمُ التَكاثر حتى زرتم المقابر، كلا سوف تعلمون. ثم كلا سوف تعلمون، كلا ولده يمن لتروّن الجحيم فصار الأب يكرر (لتروّن الجحيم) حتى سقط الولد مغشياً عليه والأب يبكي ومات الولد. وشهد له علماء عصره ومن أرخوا له فقالوا: كان علي قانتاً لله خاشعاً، رجلاً ربانياً كبير الشأن (الذهبي في السير

الشاهد من الكلام أن سيدنا الفضيل كان يوجه ولده ويربيه ويقول له: لم يتزين الناس بشيء أفضل من الصدق وطلب الحلال؟ فقال ابنه علي: يا أبة إن الحلال عزيز. قال: يا بني وإن قليله عند الله كثير، [لا تخف إلا الله] من خاف الله لا يضره أحد، ومن خاف غير الله لم ينفعه أحد. يا بني: إذا لم تقدر على قيام الليل وصيام النهار فاعلم أنك محروم مكبّل كبلتك خطيئتك (فإياك والدنيا) ، فقد جعل الله

الشركله في بيت وجعل مفتاحه حب الدنيا، وجعل الخيركله في بيت وجعل مفتاحه الزهد فيها، يابني: لأعلمنك .

كلمة هي خير من الدنيا وما فيها: والله لئن علم الله فيك إخراج الآدميين من قلبك حتى لا يكون في قلبك سلطان لغيره لم تسأله شيئاً إلا أعطاك.

إخوتي في الله: أتدرون هذه النصائح التي كان ينصحها سيدنا الفضيل لولده، كان بعد ذلك يتوجه سرّاً إلى الله يدعو لولده ويقول: (اللهم إني اجتهدت أن أؤدب علياً فلم أقدر على تأديبه فأدّبه أنت لي).

ومات الولد بعد أن صار من الأولياء، ولما وسد الولد في القبر ضحك سيدنا الفضيل، ضحك بعد ثلاثين سنة لم يُر فيها ضاحكاً ولا متبسماً، أتدرون لماذا تكلّف الضحك بموت ولده على خلاف عادته؟ لأن الله تعالى يحب من عبده أن يكون راضياً بقضائه وقدره، وهذه مرتبة عالية جداً ، لذلك يقول سيدنا عبد الله بن المبارك: ما بقى في الحجاز أحد من الأبدال إلا فضيل بن عِيَاض وابنه على.

ابن المبارك يقول عن الصوفية: إنهم من الأبدال، وبعض الناس يدّعون اليوم أن الصوفية يخالفون الشريعة، فأي شيء في الفضيل وابنه مما يخالف الشريعة. إن الصوفية الحقة — يا إخوان — لا تسمح لأتباعها بأن يقوموا بأذى حيوان فكيف بإنسان، قال الفضيل لرجل: والله لا يحل لك أن تؤذي كلباً أو خنزيراً بغير حق، فكيف تؤذي مسلماً! (بل)، من أظهر لأخيه الود والصفاء بلسانه وأضمر له الغدر والبغضاء لعنه الله فأصمّه وأعمى بصيرة قلبه.

بالله عليكم يا سادة هل تَرْك أذى المسلمين يخالف الشريعة؟ هل تعظيم الله يخالف الشريعة؟ هل تعظيم الله يخالف الشريعة؟ يقول أحد تلاميذ الإمام الفضيل (إبراهيم بن الأشعث): ما رأيت أحداً كان الله في صدره أعظم من الفضيل ، كان إذا ذكر الله أو ذُكر عنده أو سمع القرآن ظهر به من الخوف والحزن وفاضت عيناه وبكى حتى يرحمه من يحضره، وكان دائم الحزن، شديد الفكرة، ما رأيت رجلاً يريد الله بعلمه وعمله وأخذه وعطائه ومنعه وبذله، وبغضه وحبه وخصاله كلها غيره.

أيها الأحبة والصحب: فماذا بعد هذه الحياة المليئة بالرهبة والحب لله والعلم والعمل ، والمعلوم أن من أطاع الله أطاعه كلُّ شيء ، بعد هذه الحياة المليئة بطاعة الله أوقف الله على باب الفضيل أمير المؤمنين هارون الرشيد، أتى بجلالة قدره يوم حج البيت الحرام ليقف على باب سيدنا الفضيل، فماذا فعل معه؟ أتدرون كيف استقبل الخليفة بأي حرس شرف؟ أدخله إلى داره بعد أن أطفأ السراج وكأنه يدخل إلى قبر، فصار الخليفة يتلمّس في العتمة بيده حتى وقعت يده على الفضيل فقال له: يا لها من كف ما ألينها إن نجت غداً من عذاب الله عزّ وجل، بهذا الاستقبال الرهيب شعر الخليفة أنه أمام إنسان رباني، وقف شعر الخليفة من هذه الكلمة ، فبماذا وعظ الفضيل الخليفة أعظم حكام الأرض في عصره؟

أيها السادة: لجلالة هذا الموقف أدعوكم جميعاً وفي ختام جلستنا هذه أن أزور معكم مكة حرسها الله تعالى حيث أعظم شخصيتين اجتمعتا على ظهر أطهر بقعة على الأرض ، في أعظم مشهد عرفه التاريخ، رئيس عشرين دولة إسلامية يجلس بين يدي صوفي (أستغفر الله) عظيم من عظماء الصوفية وأين؟ في مكان عاتم مظلم ، فما هي الكلمات التي دارت بين الإمامين إمام المسلمين وإمام الصوفية؟ قال الفضيل وهو يعظه:

- إن أردت النجاة غداً من عذاب الله فصم عن الدنيا وليكن إفطارك من الموت.
  - إن أردت النجاة من عذاب الله فليكن قلبك كبير المسلمين عندك أباً ،
- وأوسطهم عندك أخاً ، وأصغرهم عندك ولداً، فوقّر أباك وأكرم أخاك وتحنن على ولدك.
- إن أردت النجاة غداً من عذاب الله عزّ وجلّ فأحب للمسلمين ما تحبه لنفسك واكره لهم ما تكره لنفسك، إنى أخاف عليك أشد الخوف يوماً تزل فيه الأقدام.

وهنا أخذت الخليفة هارون الرشيد قشعريرة ونوبة من البكاء حتى غشي عليه، فقال له وزيره الفضل بن الربيع: ارفق بأمير المؤمنين، فقال: يا فضل تقتله أنت

وأصحابك وأرفق أنا به! فلما أفاق الخليفة قال للإمام الفضيل: زدني رحمك الله، فقال له: يا أخى أذكرك طولَ سهر أهل النار في النار مع خلود الأبد.

وتهطل دموع الخليفة وهو يقول: زدني رحمك الله فقال له: يا أمير المؤمنين إن العباس عم المصطفى جاء إلى النبي فقال يا رسول الله أمّرني على إمارة فقال له النبي: إن الإمارة حسرة وندامة يوم القيامة فإن استطعت أن لا تكون أميراً فافعل.

والخليفة يبكي لا يرقأ له دمع ، والفضيل يقول له: يا حسن الوجه! أنت الذي يسألك الله عز وجل عن هذا الخَلْق يوم القيامة، فإن استطعت أن تقي هذا الوجه من النار فافعل، وإياك أن تصبح وتمسي وفي قلبك غش لأحد رعيتك ، فإن النبي قال: من أصبح لهم غاشاً لم يرح رائحة الجنة (خ)

أيها الإخوة لم يخرج الإمام من بيت الفضيل حتى جاءته الجارية وقالت له قد آذيت الشيخ منذ الليلة فانصرف. فانصرف الخليفة من الدار المتواضعة وهو يقول لوزيره: هذا سيد المسلمين.

وهكذا إخوتي - وقفت معكم مع شخصية من أهل الإيمان والعمل من أهل التصوف ، فإياكم أن يفسد أهل البغي عليكم صدوركم، إياكم أن تفسدوا علينا ديننا يا أعداء التصوف ، وتذكروا قول الله تعالى: ﴿والله متم نوره ولو كره الكافرون﴾ هنا مدرسة سيدنا مُحرًد، الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إليه، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله، الصلاة والسلام عليك .

<sup>•</sup> الرسالة القشيرية ٩ شرح الرسالة القشيرية للأنصاري الموسوعة الصوفية للخفي صفة الصفوة ٣٤٥ حلية الأولياء ٢٩٧/٨ تقذيب التهذيب ٣٧٣/٧

( 171 )

# الإ<sub>ع</sub>مام مہروف الکرخثي (ت ۲۰۰ هـ)

الحمد لله منزّل الكتاب، ومفصّل الخطاب، وفاتح أبواب الصواب، ومانح أسباب الثواب، أحمده وهباته تنزل بغير حساب، وأعبده وإليه المرجع والمآب، وأرجوه وأخافه فبيده الثواب والعقاب.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة مقدمات دلائلها مبيّنة الأسباب، ونتيجة اعتقادها جنة مفتحة الأبواب.

وأشهد أن سيدنا حُدًا عبده ورسوله، أرسله وقد طال زمان الفترة ونسيت الآداب، وَبَعُدَ عهد النبوة فزال الحق وانجاب، فمنازل الهدى خراب وللناس بالشهوات والشبهات إعجاب، حتى أفرد النظر بالدنيا وادّعي تعدُّد الأرباب، فاختار الله سيدنا مُحَدًا في أشرف الأنساب وخيرة الأحساب نذيراً بين يدي العذاب، وبشيراً لمن أطاع الحق وأجاب.

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمل وسلاماً يدخل فيهما الآل والأصحاب والمحبون والأحباب ، وسلم تسليماً كثيراً.

## أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

أنقل لكم اليوم الأنباء من بغداد فرّج الله عنها ببث خارجي من منطقة الكرخ، حيث نلتقي اليوم بعلم الزهاد وبركة العصر، وحتى لا تضيع بركات إمامنا اليوم، أنزل مع حضراتكم على زائر كريم عزيز وولي مكرم جليل هو سيدنا معروف الكرخي ابن فيروز، ومع الحلقة ثلاثة وستين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام معروف.

# ر وأرضاه وأرضانا معه.

إخوة الإيمان: ظهرت أمارات اصطفاء الإمام وولايته واجتبايته حال الصبا، فقد كان أبواه نصرانيين أسلماه إلى مؤدب النصارى، فكان يقول له: قل ثالث ثلاثة، فيقول معروف: بل أحد أحد فيضربه المؤدب ليقولها ، وهو يقول: هو الواحد الأحد، ثم إنه ضربه ضرباً شديداً فهرب على وجهه في الأرض سنين، فكانت أمه تبكي وتقول: لئن ردّ الله عليّ ابني معروفاً لأتبعنه على أي دين كان، فقدم عليها بعد سنين فقالت له: يا بني على أي دين أنت؟ فقال: على دين الإسلام، قال: فأسلمت أمه ونطقت بالشهادتين وأسلم أهل البيت جميعاً ببركة معروف الكرخي

معشر الإخوة الكرام: سلك الإمام معروف طريق العلم والمجاهدة والزهد والتقوى حتى صار بركة أهل زمانه ، وكان سيدنا سفيان بن عينية إذا رأى أهل بغداد يسأل فيقول: ما فعل ذلك أكبر الذي قبلكم ببغداد ؟ فيقولون: من هو؟ فيقول أبو محفوظ: معروف، فيقولون: هو بخير، فيقول لهم: لا يزال أهل تلك المدينة بخير ما بقى فيهم.

وكان رضي مؤذناً لا يحب أن يصلّي بالناس إماماً، وكان إذا أذن استغرق في ذكر الله تعالى، فإذا قال أشهد أن لا إله إلا الله وقف شعر لحيته ورأسه كأنه زرع لشدّة حضوره مع الله تعالى.

كان ذاكراً من الطراز الأول لا يفتُر عن الذكر في جميع أوقاته ، حتى لما أراد الحلاق قص شاربه لم يسكت لسانه عن الذكر ، فقال الحلاق: كيف أقص؟ فقال: أنت تعمل وأنا أعمل.

أتعرفون كم مرّة كان ورده؟ يتلو ورده عشرة آلاف مرّة وهو يقول: وا غوثاه يا ألله ثم يقرأ قوله تعالى: ﴿إِذْ تستغيثون ربكم فاستجاب لكم﴾ (الأنفال ٩).

لذلك كان الناس يقولون إنه مستجاب الدعوة ، خرجوا مرّة ليستسقوا وكان

فيهم فما بدأوا يقلبون أرديتهم حتى أصابهم المطر بإذن الله تعالى.

وجاءه رجل (خليل الصياد) وقال له: يا أبا محفوظ ابني قد غاب في الأنبار بعيداً عن بغداد فوجدت أمه وجداً شديداً، قال: فما تشاء؟ قلت: تدعو الله أن يردّه عليها، قال: فرفع كفيه وقال: اللهم إنّ السماء سماؤك والأرض أرضك وما بينهما لك فأت به، يقول الراوي ياسادة ياكرام: فأتيت باب المدينة فإذا ابني قائم منبهر فقلت: يا مُحِد، فقال:

يا أبة الساعة كنت بالأنبار [فما أدري من جاء بي إلى بغداد].

إخوقي في الله: ولأدلل لكم على مدى الحكمة العظيمة التي آتاها الله الإمام معروف، اسمحوا لي أن أنتقل بكم إلى هناك، إلى بغداد فرّج الله عنها، وأرى بعين الإيمان سيدنا معروفاً قاعداً على شط نهر دجلة، وإذ بشباب يمرون به في زورق يضربون الملاهي ويشربون الخمر، فقال له أصحابه: أما ترى أن هؤلاء في هذا الماء يعصون الله!؟ أدع عليهم، فرفع يده إلى السماء فقال: إلهي وسيدي أسألك أن تفرّحهم في الجنّة كما فرّحتهم في الدنيا. فقال له أصحابه: إنما قلنا لك أدع الله عليهم ولم نقل لك أدع الله في الدنيا ولم عليهم ولم نقل لك أدع الله هم. فقال: إذا فرّحهم في الآخرة تاب عليهم في الدنيا ولم يضركم بشيء.

هذا هو منهج الإصلاح الذي اتبعه سيدنا معروف في حياته، منهج أخلاقي عظيم، ولا يتم هذا المنهج لصاحبه إلا إذا تحلّى بالصدق والإصلاح والصلاح والتقوى، ولذلك نرى الإمام معروفاً يدعو أصحابه إلى هذا المنهج ويقول: قلوب الطاهرين تُشرح بالتقوى، وتزهر بالبر، وقلوب الفجّار تظلم بالفجور وتعمى بسوء النيّة. إذا كنت لا تحسن أن تتق: أكلت الربا، ولقيت المرأة فلم تغض عنها، ووضعت سيفك على عاتقك (تركت الجهاد).

وكان يحض أصحابه وتلامذته على ترك ما لا يعنيهم ويقول: علامة مقت الله العبد أن تراه مشتغلاً بما لا يعنيه من أمر نفسه. من كابر الله صرعه، ومن نازعه

قمعه، ومن ماكره خدعه، ومن توكل عليه منعه، ومن تواضع له رفعه ، وكلام العبد فيما لا يعنيه خِذلان من الله.

أيها الأحبة: كان سيدنا معروف عالماً عاملاً لم يأمر أصحابه بشيء لم يلتزم به، بل زهد بالدنيا وعلّق قلبه ونفسه بالآخرة، كان إذا جاءه رجل بمال يهبه له تصدّق به على سائل بمرّ به، فتبكي نفسه على المال المتصدق به فيقول لها: يانفس كم تبكين أخلصى تخلُصى.

كان يعلم أصحابه الزهد في الدنيا بنفسه وبقوله: سُئل مرة بأي شيء قدر الطائعون على طاعة الله تعالى فقال: بإخراج الدنيا من قلوبهم، ولو كانت في قلوبهم ما صحت لهم سجدة. فقال له آخر: فبما تخرج الدنيا من القلب؟ فقال: بصفاء الود وحسن المعاملة.

كان الإمام معروف من العلماء العاملين من الدرجة الأولى، وكان يخفي عبادته وصلاته ويعتبر أن العمل بالشريعة يفضي إلى النهاية السعيدة ، وهو القائل: إذا أراد الله بعبد خيراً فتح عليه باب العمل، وأغلق عليه باب الفترة والكسل، طلب الجنة بلا عمل ذنب من الذنوب، وانتظار الشفاعة بلا سبب نوع من الغرور، فالعمل أساس بناء الجنة (دخول الجنة برحمة الله ولكن بناءك فيها يكون بعملك وأنت وذراعك). ﴿إِن الذين آمنوا وعملوا الصالحات ، الإيمان بلا عمل نقص في المسلم، والعمل هو الصلاة والصيام والحج والزكاة، وقد سأله أحد أصحابه كيف تصوم؟ فغالط السائل وقال له: صوم النبي كل كذا وكذا. فألح عليه السائل وأقسم عليه أن يجيبه فانتفض سيدنا معروف وقال: أصبح دهري صائماً فمن دعاني أكلت ولم أقل إني صائم. ومرّ به وهو صائم سقاء يقول: رحم الله من شرب فشرب رجاء أن يرحمه الله تعالى.

هكذا العلم والعمل صوم بالنهار وقيام بالليل، وحلاوة قيام الليل عنده أنه كان ينشد قبل الفجر في السحر ويقول:

أي شيء تريد مني الذنوب مني الذنوب لو أعتقْتني وهمة لي فقد علاني المشيب ما تضر الذنوب لو أعتقْتني

معشر السادة: أترون هذه المجاهدات وتلك العبادات مع الإخلاص والتقوى، لقد قرّبته إلى الله فأعطاه من المكانة والكرامة ما تقرّ به عينه، قال له مرّة أحد أصحابه: بلغني أنك تمشي على الماء، قال: ما وقع هذا، ولكن إذا هممت بالعبور مجمع لي طرفا النهر فأتخطاه، كانت تطوى له الأرض كما كانت تطوى لنبي الله سليمان داود، وما كان معجزة لنبي جاز أن تكون كرامة لولي، رؤي مرّة في وجهه أثر شجّة (جرح) فقيل له: سل عما يعنيك عافاك الله، فأقسم عليه، فتغير وجه سيدنا معروف وقال: صلّيت البارحة ومضيت فطفت بالبيت العتيق وجئت لأشرب زمزم فزلقت فأصاب وجهى هذا.

أيها الإخوة: مرض الإمام معروف الكرخي قبل أن يودع الدنيا ، فدخل الناس يعودونه في مرض موته ويستوصونه ، قال له أحدهم : أوصني، فقال: توكل على الله حتى يكون جليسك وأنيستك وموضع شكواك، وأكثر من ذكر الموت حتى لا يكون لك جليس غيره، واعلم أن الشفاء لِمَا نزل بك كتمانُه (لا تشكو إلا لله) وأن الناس لا ينفعونك ولا يضرونك ولا يعطونك ولا يمنعونك (إنما يفعل ذلك الله) ثم قيل له: هل توصِ بشيء؟ فقال: إذا مت فتصدّقوا بقميصي هذا، فإني أحب أن أخرج من الدنيا كما دخلت إليها عريانا.

أيها السادة: مات سيدنا معروف سنة مئتين للهجرة ببغداد، وإذا كان للناس حاجة إلى الله جاؤوا إلى قبر معروف فدعوا الله تعالى فيستجيب لهم، لأن البقاع المباركة يستجاب عندها الدعاء، كما أن الدعاء في السحر مرجو الإجابة، ودبر الصلوات المكتوبات، وفي المساجد.

وكنت أريد أن أسدل الستار على حياة الإمام لكن مشهداً آخر أسرني إذ أن بعض أصحاب الإمام رأوه في المنام (أحمد بن الفتح — وعبد الله بن سعيد الأنصاري)، يقول الراوي: رأيت بشر بن الحارث في منامي وهو قاعد في بستان وبين يديه مائدة وهو يأكل منها، فقلت له: يا أبا نصر ما فعل الله بك؟ قال: غفر لي ورحمني وأباحني الجنّة بأسرها وقال لي: كل من جميع ثمارها واشرب من أنمارها ومتع بجميع ما فيها كما كنت تحرم نفسك الشهوات في دار الدنيا. فقلت له: فأين أخوك أحمد بن حنبل؟ فقال: هو قائم على باب الجنة يشفع لأهل السنة، ممن يقول القرآن كلام الله غير مخلوق؟ فقلت له: فما فعل معروف الكرخي؟ فحرّك رأسه ثم قال: هيهات حالت بيننا وبينه الحجب، إن معروفاً لم يعبد الله شوقاً إلى جنته ولا خوفاً من ناره، وإنما عبده شوقاً إليه فرفعه الله إلى الرفيق الأعلى ورفع الحجب بينه وبينه وقال: (يباهي به ملائكته: يا ملائكتي من هذا؟ فقالت الملائكة: أنت أعلم وبنه وقال: (يباهي به ملائكته: يا ملائكتي من هذا؟ بلقائك).

فمن كانت له حاجة هنا فليسأل الله بجاه سيدنا معروف أن يستجيب له وأن يجمعه معه هناك، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا مُجَّد الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إليه، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله الصلاة والسلام عليك (١).



<sup>(</sup>۱) المصادر: سير أعلام النبلاء للذهبي . طبقات الصوفية ١/٨٣ صفة الصفوة ٢/٢٥

## ( 777 )

# الإ<sub>ع</sub>مام أبو سليمان الدارانيُ (١٤٠ هـ ـ ٢٠٤ هـ )

الحمد الله الذي أحاط بحوادث الدنيا والآخرة خبرا، وجعل لكل شيء قدرا، وأسلم لقضائه صبرا. وأسبل على الخلائق رعاية وسترا، أحمده على نعمائه شكرا، وأسلم لقضائه صبرا.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة أعدّها ليوم القيامة ذخرا، وأستمدها على الأعداء نصرا.

وأشهد أنّ سيدنا مُجَداً عبده ورسوله، أرسله إلى البرية عذراً ونذرا، فدعا إلى الله سرّاً وجهرا، ونشر رحمته على العالمين نشرا.

اللهم صل وسلم وبارك وعظم على سيدنا ومولانا مُحَد الله وعلى آله وأصحابه وأدم لهم يا مولاي أجراً وسلم تسليماً كثيرا.

#### أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

أنزل اليوم معكم على ضيف من أهل الشام ، وبالذات على ابن بلدة قريبة من دمشق، من أهل داريا، وشهرته تغني عن الإكثار فيه، إنه سيدنا أبو سليمان الداراني عبد الرحمن بن أحمد بن عطية، كان أحد عباد الله الصالحين، اشتهر بالزهد والعبادة وقيام الليل، قدم بغداد فالتقى بأئمة عصره أمثال: سيدنا سفيان الثوري ، ولكنه اشتغل بالتعبد عن الرواية، ثم عاد إلى الشام وأقام بداريا حتى توفي.

كان هذا موجز الأنباء وإليكم الأنباء بالتفصيل، ومع الحلقة أربعة وستين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن سيدنا أبي سليمان لداراني:

## ر وأرضاه وأرضانا معه.

إخوة الإيمان: ولد هذا الإمام في داريا سنة ١٤٠ هـ، وأقبل في شبابه على آلات اللهو والموسيقا يصغي إليها ويجد لذّته فيها ، حتى دعي إلى مجلس وعظ في المسجد أثر في قلبه فرجع إلى بيته فكسّر آلات اللهو وتاب إلى الله تعالى حق التوبة، ثم سافر إلى بغداد يتلقى العلم مع العمل ، وزهد في الدنيا وبدأ سبيل المجاهدة مع الله تعالى ووضع نصب عينيه قوله تعالى: ﴿والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا ﴾، أي أن الذين يعملون بما يعلمون يهديهم الله تعالى إلى ما لا يعلمون، فكيف تكون المجاهدة في الله تعالى ؟!

نظر سيدنا أبو سليمان الداراي إلى كتاب الله تعالى وإلى السنة فكان إذا ألهم شيئاً من الخير يعرضه على الكتاب والسنة فإذا وافق ذلك عمل به وكان يقول: ربما يقع في قلبي الإلهام أياماً فلا أقبل منه إلا بشاهدين عدلين الكتاب والسنة، وكان إذا قرأ القرآن في الليل ربما يقوم في الآية الواحدة خمس ليال يتفكر فيها وهو يتلوها، فيستغرب تلميذه الخاص الإمام أحمد بن أبي الحواري ذلك منه فكان يجيبه سيدنا أبو سليمان بقوله: إذا لذّت لك القراءة فلا تركع ولا تسجد، وإذا لذّ لك السجود فلا تركع ولا تقرأ، والأمر الذي يُفتح لك فيه فالزمه.

وبدأ بتجويع نفسه ، لأنها كانت السبب في معصية الله ، وكان يقول: إذا جاع القلب وعطش صفا ورقّ، وإذا شبع وروي عمي، مفتاح الدنيا الشبع، ومفتاح الآخرة الجوع، إن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب، وإن الجوع عنده في خزائن مدّخرة فلا يعطي إلا من أحبّ خاصة.

قال لتلميذه الإمام أحمد: يا أحمد جوع قليل وعري قليل وفقر قليل وضر قليل وقد انقضت عنك أيام الدنيا. يا أحمد ما أنجب من أنجب إلا بالقبول من مشايخهم كم أقول لك: لا تفتح أصابعك في القصعة وأنت لا تقبل مني، يا أحمد عهدت قوماً من القرّاء وشهدت طوائف من الصوفية يعدون الجوع فيهم غنيمة كما تعد

أنت وأصحابك الشبع غنيمة، أي شيء يزيد الفاسقون عليكم إذا كان كلما اشتهيتم شيئاً أكلتموه وأولئك كلما أرادوا شيئاً فعلوه. يا أحمد: لئن أترك من عشائي لقمة أحب إلى من أن أقوم الليل إلى آخره .

بعبارة أخرى سيدنا أبو سليمان زهد في الدنيا زهداً عجيباً وكان يردد بين طلابه وإخوانه لكل شيء مهر، ومهر الجنة ترك الدنيا بما فيها، ما يسري أن لي من أول الدنيا إلى الآخرة أنفقه في وجوه البر، وأي أغفل عن الله طرفة عين، من صارع الدنيا صرعته، إذا أحب العبد الدنيا فآثرها يقول الله عزّ وجلّ: لأنسينه معرفتي حتى يلقاني وهو لا يعرفني.

وكان يأكل ويشرب خوفاً من أن يضعف عن أداء الفرائض، واسمعوا إلى قاعدته الكلية في الزهد بعد أن تترضوا عنه، يقول: اختلفوا علينا في الزهد بالعراق، فمنهم من قال: في ترك الشهوات، ومنهم من قال: في ترك الشبع، وأنا أقول: إن الزهد في ترك ما يشغلك عن الله.

### إخوتي في الله:

هذه المنهجية الفريدة في المجاهدة في الله تعالى كانت ثمرتها العبادة والالتجاء إلى الله تعالى، والقيام في محراب العبودية، كان إذا انتصف الليل توضأ وقام بين يدي مولاه ، علم وعبادة أسر إلى تلميذه الخاص الإمام أحمد بن أبي الحواري فقال: لأهل الطاعة في ليلهم ألذ من أهل اللهو بلهوهم، ولولا الليل ما أحببت البقاء.

بات ذات ليلة فلما انتصف الليل قام ليتهيأ فلما أدخل يده في الإناء ليتوضأ بقي واقفاً على حالته لم يشعر بنفسه حتى طلع الصبح وحان وقت الإقامة فخشي تلميذه أن تفوته صلاة الفجر فناداه: الصلاة يرحمك الله، فانتبه سيدنا أبو سليمان وقال: لا حول ولا قوة إلا بالله ثم قال: يا أحمد أدخلت يدي في الإناء فعرض لي عارض من سرّي وهتف بي هاتف من نفسي: هب أنك غسلت بالماء ما ظهر

منك فبما تغسل قلبك، فبقيت متعكراً فأُلهمت أن أقول: أغسل قلبي بالغموم والأحزان، فكان بعد ذلك يبكى بكاءاً مرّاً على ذنوبه.

يقول تلميذه الخاص الإمام أحمد: دخلت على أبي سليمان وهو يبكي فقلت: ما يبكيك؟ فقال: يا أحمد ولم لا أبكي؟! إذا جنّ الليل ونامت العيون وخلاكل حبيب بحبيبي افترش أهل المحبة أقدامهم وجرت دموعهم على خدودهم، وتقطرت في محاريبهم أشرف الجليل سبحانه فنادى: ياجبريل بعيني من تلذذ بكلامي، واستراح إلى ذكري، وإني لمطلع عليهم في خلواتهم، أسمع أنينهم، وأرى بكاءهم فلِمَ لا تنادي فيهم يا جبريل؟ ما هذا البكاء؟ هل رأيتم حبيباً يعذّب أحباءه؟ أم كيف يجمل بي أن آخذ قوماً إذا جنهم الليل تعلّقوا في (وناجوني)، حلفت إذا وردوا علي القيامة لأكشفن لهم عن وجهي الكريم حتى ينظروا إلي وأنظر إليهم».

وبكى الإمام أحمد واشتد بكاء سيدنا أبو سليمان، وتوجه إلى الله تعالى يناجيه ويقول: وعزتك وجلالك لأن طالبتني بسريرتي طالبتك بتوحيدك، وإن طالبتني بذنوبي طالبتك بكرمك، وإن جعلتني مع أهل النار أخبرت أهل النار بحبي إياك.

#### معشر السادة الكرام:

هكذا كانت مجاهدات الإمام أبي سليمان الداراني، عابداً داعياً مولانا في جنبات الليالي صيفاً وشتاء لا يفتُر عن الذكر، وفي ليلة باردة جلس في محرابه يدعو، فخبّا إحدى يديه من البرد وبقيت اليد الأخرى ممدودة، فغلبته عيناه فهتف به هاتف: يا أبا سليمان قد وضعنا في يدك الممدودة نصيبها من الدعاء، ولو كانت اليد الأخرى ممدودة لوضعنا فيها نصيبها، فانتبه من نومه ومدّ يده الأخرى وآل على نفسه أن لا يدعو إلا ويداه ممدودتان حراً كان أو برداً، فكل من يمد

يديه إلى الله يضع الله في يديه ما يسأل والدليل الإمام أبو سليمان الداراني.

إمام العابدين لا يترك قيام الليل أبداً لأنه يعتبره شرف المؤمن، ما رضي عن نفسه مرة ولم ير لها قيمة مذاق حلاوة الخدمة في الليل، بينما هو ساجد ذات ليلة إذ نام في سجوده فإذا به يرى حورية من حوريات الجنّة (حوراء) توقظه وتقول له: حبيبي أترقد عيناك والملك يقظان ينظر إلى المتهجدين في تهجدهم، بؤساً لعين آثرت لذة النوم على لذة مناجاة العزيز، قم فقد دنا الفراغ ، ولقي المحبون بعضهم بعضاً فما هذا الرقاد؟ حبيبي وقرّة عيني أترقد عيناك وأنا أربى لك في الخدور منذ كذا وكذا.

بلغ سيدنا أبو سليمان مرتبة عالية بين زهّاد وعبّاد عصره وأقبل الناس يستوصونه، وقد شارف على شاطئ اللقاء مع أهل الجنّة، سأله أحدهم: كيف أوتيت هذا العلم وهذه الحكمة؟ فقال: إذا اعتادْت النفوس ترك الآثام جالت في الملكوت وعادت بطرائف الحكمة من غير أن يؤدي إليها عالم علماً.

وقال له رجل: أوصني فقال: قال زاهد لزاهد أوصني فقال: لا يراك الله حيث نهاك، ولا يفقدك حيث أمرك. قال: زدني، قال: ما عندي زيادة.

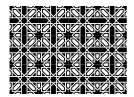
وسأله رجل: ما أقرب ما يتقرّب به العبد إلى الله عزّ وجلّ، فبكى وقال: مثلك يسأل عن هذا! أفضل ما يتقرّب به العبد إلى الله أن يطلع على قلبك وأنت لا تريد من الدنيا والآخرة غيره.

### معشر الإخوة الكرام:

وما أن آذنت شمس حياة الإمام بالغروب عام أربع ومئتين للهجرة وخلا الإمام بتلميذه الخاص ليوصيه الوصية الأخيرة، والتلميذ ينظر بشغف إلى سيده وإمامه، قال له: يا أحمد كن كوكباً، فإن لم تكن كوكباً فكن قمراً، فإن لم تكن قمراً، فإن لم تكن قمراً، فأن شمساً، فقلت: يا أبا سليمان! القمر أضوأ من الكوكب، والشمس أضوأ من القمر، قال: يا أحمد كن مثل الكوكب طلع أول الليل إلى الفجر، فقم أول الليل إلى آخره

فإن لم تقوى على قيام الليل فكن مثل الشمس تطلع أول النهار إلى آخره، فإن لم تقدر على قيام الليل فلا تعص الله في النهار.

هذه هي النصيحة الغالية التي قدمها لنا اليوم فارس العبادة وزاهد الدنيا ، فهل منا من ينفذ هذه الوصية، إن إمامنا اليوم موجود بيننا في داريا هنا، ونسأل الله أن يجمع بيننا وبينه يوم القيامة هناك، فمن أراد أن يجتمع معه هناك فليبق معنا هنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا مُحَد على الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إليه، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله الصلاة والسلام عليك.



<sup>•</sup> مصادر أبو سليمان الداراني:

تاريخ ابن عساكر ١٤ / ١٨٧ . سير أعلام النبلاء ١٨٢/١٠ . صفة الصفوة ٤ . طبقات الصوفية للسلمى . حلية الأولياء ١٠

## ( 777 )

# 

الحمد لله الذي رفع منازّل المخلصين ، وتحلّى بالرضوان على المطيعين والمحسنين، وشرح صدور أحبابه بنور اليقين ، وأذاقهم لذّة قربه فشغلتهم عن الخلق أجمعين.

أحمده حمد المنيبين إليه، وأشكره شكر المعتمدين عليه.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، قال في كلام موجز المبنى واضح المعنى: ﴿ وَمَا أَمُرُوا إِلَّا لَيْعَبِدُوا الله مخلصين له الدِّين حنفاء ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة ﴾

وأشهد أن سيدنا مُجَدًا عبده ورسوله الصادق الأمين ، المبلغ كل ما أمر بتبليغه من ربّ العالمين.

اللهم صلِّ وسلم وبارك وعظم على جميع رسل الله المبشرين والمنذرين لئلا يكون على الله حجة بعد الرسل ولا سيما من ختم الله به الرسالة سيد العالمين عبده ورسوله سيدنا محبَّداً الأمين وآله وأصحابه وعترته وأنصاره ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدِّين، وسلم تسليما.

### أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

غن اليوم مع إمام عالم رباني ، كان إماماً في الزهد، إماماً في الورع والإخلاص ، محدّث ثقة جبل لا يروي إلا حديثاً صحيحاً ، كان من أولاد الرؤساء فصحب الفضيل بن عياض وتتلمذ على الإمام مالك وابن المبارك والقاضي أبي يوسف حتى صار علماً من أعلام المسلمين.

إنه سيدنا أبو نصر بشر الحافي بن الحارث المروزي ثم البغدادي رهي.

ومع الحلقة ستة وستين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام بشر الحافي: رهي وأرضاه وأرضانا معه.

إخوة الإيمان تعالوا بنا نسلط الأشعة الكاشفة على حياة إمامنا ، لعل ذلك يكون منا دافعاً نحو العمل في الشريعة ، ونقارن بين حياة الرعيل الأول وبين أحوالنا مع الله تعالى.

ولد سيدنا بشر سنة (١٥٠) وسكن بغداد ، وكانت بغداد قبلة أهل المشرق ترفأ ورفاهية، فلحق بركب الشباب اللاهي، لكن مع مجونه ولهوه كان طيب القلب شهماً كريماً مع بقية من دين كانت عنده، رأى مرة في الطريق ورقة مكتوب عليها اسم الله عز وجل وقد وطئتها الأقدام فأخذها واشترى بدرهم كان معه طيباً أو مسكاً وماء ورد ، فجعل يتتبع اسم الله تعالى ويطيبه ثم جعلها في شق حائط.

وشاء الله تعالى أن يختاره من بين أقرانه ، فبعث إليه رجلاً يطرق بابه بعد ليلة صاخبة ففتحت له الجارية ، فسألها عن سيدها وقال لها: يا جارية سيدك حر أم عبد ؟ فقالت له: بل حر. فقال لها: صدقت، لو كان عبداً لذاق طعم العبودية لله تعالى.

وطرقت هذه الكلمات سمع بشر الحافي فنزل من أعلى المنزل حافياً ولحق الرجل في الطريق حتى التقاه وسمع منه وتاب على يديه ، فكان بعد ذلك لا يلبس نعليه ويقول لقد تاب الله على وأنا حافي القدمين فلن ألبسهما.

ورأى فيما يرى النائم في ليلتها وكأن قائلاً يقول له: يا بشر طيبت اسمي لأطيبن اسمك ، وكما طهرته لأطهرن قلبك.

إخوتي في الله: استيقظ سيدنا بشر بعد ذلك بغير الروح التي كان عليها، فقد استيقظ القلب بعد رقوده وعادت روح الإيمان تسري في حناياه ، فترك أصحاب المجون واللهو ، وصحب شيخ الصوفية في عصره سيدنا الفضيل بن عياض ،

فتحولت حياته من البذخ والسرف إلى الزهد والتقشف، وبدأ يجوّع نفسه الأمارة بالسوء حتى تنصاع له وتنقاد لقلبه.

وارتحل في طلب العلم إلى مكة والكوفة والبصرة ، وسمع من أكابر علماء عصره حتى أصبح محدّثاً ثقة مأمونا ، وشهد له علماء عصره فقالوا (إبراهيم الحربي) : ما أخرجت بغداد أتمَّ عقلاً من بشر ولا أحفظ للسان، كأن في كل شعرة منه عقل، وطئ الناس عقبه خمسين سنة، ما عرف له غيبة المسلم، وما رؤي أفضل منه، لو قُسِّم عقله على أهل بغداد صاروا عقلاء.

سافر في المجاهدة والتصوف سيرة أسلافه في قتل النفس الأمارة في السوء، قام بتجويعها

### والنفس كالطفل إن تهمله شبَّ على حب الرضاع وإن تفطمه ينفطم

اتبع سياسة الجوع والصوم، وكان يجد حلاوة في العبادة وهو القائل (لا تجد حلاوة العبادة، حتى تجعل بينك وبين الشهوات حائطا الجوع يصفي الفؤاد، ويميت الهوى ويورث العلم الدقيق، طوبي لمن ترك شهوة حاضرة لموعد غيب لم يره).

معشر السادة: كان لإمامنا بشر في كل يوم رغيف ، كلما وضعه بين يديه تأتيه هرة تنظر إليه فيأكل ويرمي لها، وهو القائل: ما شبعت منذ خمسين سنة ، وإني لأشتهى شواء منذ أربعين سنة ما صفا لي ثمنه.

كان فقر الإمام اختيارياً، كان كل الناس يسألون الله تعالى الغنى وهو يسأل الله الفقر ، دخل مرة مصلاه فصلى أربع ركعات أتمهن بالخشوع ، ثم دعا الله تعالى فقال: اللهم إنك تعلم أنّ الذلّ أحبُّ إلي من العزّ ، وأن الفقر أحبّ إلى من الغنى، وأن الموت أحبّ إلى من البقاء.

كان زاهداً ويزهد الناس في الدنيا ويحذّرهم من غرورها ، ويقول لهم : من سأل الله الدنيا فإنما يسأله طول الوقوف بين يديه. واسمحوا لي أن أنقل وجهة نظره

#### من شعره يقول:

قَطْعُ الليالي مع الأيام في خَلَقِ والنوم تحت رواق الهمّ والقلقِ أحرى وأعذر لي من أن يقال غداً إني التمست الغنى من كف مختلقِ قالوا قنعت بذا قلت القُنوع غنى ليس الغنى كثرة الأموال والورقِ رضيت بالله في عسري وفي يسري فلست أسلك إلا أوضح الطرق.

هؤلاء هم الرجال الذين اشتروا الآخرة بالدنيا ، باعوا الدنيا لأجل الآخرة ، بحسبك يا أخي المسلم أقواماً موتى تحيى القلوب بذكرهم، وأقوام أحياء تعمى الأبصار بالنظر إليهم.

#### أيها الأحبة والصحب:

إن إمامناكان يَحْذَر في حياته كلها من شيئين: الدنيا والرياء ، لأن الرياء يحبط العمل و هو الشرك الخفي الذي حذرنا منه رسول الله الله الله الله الشهرة من الشهرة مخافة الرياء ويقول: لقد شهري ربي في الدنيا فليته لا يفضحني في القيامة ، ما أقبح بمثلي يُظنّ في ظنٌ وأنا على خلافه ، إنما ينبغي لي أن أكون أكثر مما يظن بي، إني أكره الموت، وما يكره الموت إلا مريب، ولولا أي مريب لأي شيء أكره الموت ، غنيمة المؤمن غفلة الناس عنه وإخفاء مكانه عنهم. اللهم استر واجعل تحت السَّتر ما تحب فربما سترت على ما تكره.

أيها الإخوة هذه المنهجية دعت الإمام بشراً أن يمتنع عن التحديث بالأحاديث التي يحفظها خوف الرياء ، قيل له يوماً: ألا تحدّث؟ فقال: أنا أشتهي أن أحدّث، وإذا أعجبك الكلام فأصمت وإذا أعجبك الصمت فتكلم، ثم التفت لمن حوله وقال: بي داء ما لم أعالج نفسي لا أتفرغ لغيري فإذا عالجت نفسي تفرغت لغيري، ما أبصريي بموضع الداء وموضع الدواء إن أعانني منه بمعونة ثم قال: أنتم الداء، أرى وجوه قوم لا يخافون ، متهاونين بأمور الآخرة.

هكذا كان الإمام شديد النصح لأصحابه وإخوانه ، لكنه يخاف أن يؤخذ بالرياء عندما يتكلم وينصح ، رفع مرة دعواه إلى الله تعالى يشكو إليه حاله ويقول: اللهم إنك تعلم أني أخاف أن أسكت، اللهم إنك تعلم أني أخاف أن تأخذني فيما بين السكوت والكلام.

فهو في كل حالاته خائف من الرياء، كان يحب أن يعمل في الخفاء لا يطلع عليه أحد من الخلق ، كان يقول: الصدقة أفضل من الحج والعمرة والجهاد ، فاستغرب أصحابه كلامه وسألوه: لم أي فقال: الحاج والمعتمر والمجاهد كل منهم يركب ويرجع ويراه الناس، وأما المتصدّق فيعطي سراً لا يراه إلا الله عز وجل.

الدنيا والرياء كانا يقلقان الإمام أشد القلق ، ويخاف أن يعود إلى حالته الأولى التي كان عليها قبل التوبة ، ويرى أن الله قد أنعم عليه نعمة عظيمة بمدايته ، دخل على أخته في ليلة فوضع إحدى رجليه داخل الدار والأخرى خارج الدار ، وبقي زمناً طويلاً يتفكر فقالت له أخته: بماذا تفكر ؟ فقال: تفكرت في بشر النصراني وبشر اليهودي وبشر المجوسي ونفسي واسمي بشر ، فقلت: ما الذي سبق منك حتى خصك (الله بمدايته) ، ففكرت في تفضله علي وحمدته على أن جعلني من خاصته وألبسني لباس أحبائه (والله يا أختاه) لو علمت أن رضى الله أنْ أشد في رجلى حجراً ثم ألقى نفسى في البحر لفعلت.

ثم توجع الإمام من شدة جوعه فقالت له أخته: إئذن لي حتى أصنع قليلاً من الحساء مع كف دقيق تتحساه يرم جوفك ، فقال لها: ويحك أخاف أن يسألني ربي من أين لك الدقيق؟ فلا أدري أي شيء أقول له، فبكى وبكت أخته وبكي من معهما ، وبقيت تبكي عليه الليل والنهار وهو يتوجع حتى رأته يتنفس تنفساً ضعيفاً فقالت له: يا أخي ليت أمي لم تلدني، فقد والله تقطع كبدي مما أرى بك فقال لها: وأنا يا ليت أمك لم تلدنى، وإذ قد ولدتنى لم يدرّ لها ثدي على.

وماتت أخت بشر قبله، فلما وقف على قبرها وقد بلغ السبعين قال: إن العبد

إذا قصَّر في طاعة ربه سلبه الله من يؤنسه.

أيها السادة: وصلت المكانة بسيدنا بشر أن استأذن عليه الخليفة المأمون أن يزوره فأبي فقال الخليفة المأمون: لم يبق في هذه الكره أحد يستحي منه غير بشر بن الحارث. ورأى رسول الله في منامه فقال له: يا بشر أتدري لم رفعك الله من بين أقرانك؟ قال: لا يا رسول الله . قال: باتباعك لسنتي وخدمتك للصالحين ونصيحتك لإخوانك ومحبتك لأصحابي وأهل بيتي ، وهو الذي بلغك منازل الأبرار. أيها الإخوة: بلغ سيدنا بشر منازل الأبرار بعد أن مات ، ولم يتزوج ، مات وماله في عصره نظير كما قال الإمام أحمد ، مات سنة ٢٢٧ه.

وازد حم الناس على صلاة الجنازة صلي عليه بعد صلاة الصبح ، ولشدّة الزحام لم يصلوا إلى المقبرة ليدفنوه إلا بعد صلاة العشاء .

وهكذا إخواني قضيت مع حضراتكم مع قمة أخرى من قمم الرجال ، قمة لم يصل إليها أحد إلا من رحم ربك ، فمن أراد أن يصل إلى تلك القمة فليبق معنا هنا ، وما أدراك ما هنا ، هنا مدرسة سيدنا مُحَد الله عليه أن يرفع التحية إليه ، وتحيتنا إليك يا سيدى يا رسول الله

## الصلاة والسلام عليك

الرسالة القشيرية
 شرح الرسالة القشيرية
 الموسوعة الصوفية للخفي
 صفة الصفوة
 طبقات الصوفية للسلمي ٣٩
 جامع كرامات الأولياء للنبهاني ٢٠٧ / ١ /

( 77 5 )

# الإ<sub>ع</sub>هام ذو النون المصريُ ( تـ 7٤٥ هـ )

الحمد الله الذي انشق أهل صفوته من طيب محبته نسيما، ونادمهم في الأسحار بلذيذ الأذكار فأصبح لهم نديما، وسقاهم من الكؤوس المصفّاة في خلوة المناجاة شراباً صرفاً قديما، وتحلّى لهم فهاموا وجداً به فهداهم صراطاً مستقيما.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له كان بالمؤمنين رحيما، تحيتهم يوم يلقونه سلاما، وأعد لهم أجراً كريماً.

إلهي أنا أسير قدرتك فاجعلني طليق رحمتك، لئن مددت يدي إليك داعياً لطالما كفيتني ساهياً، أأقطع منك رجائي بما عملت يداي ، حسبي من سؤالي علمك بحالي.

وأشهد أن سيدنا مُحِداً عبده ورسوله نبي شرّف الله به زمزم وحطيما ، وسمّاه مولانا باسمين من أسمائه رؤوفاً رحيما، فكم جبر كسيراً ، وأغنى فقيراً ، ورحم يتيماً ، من صلّى عليه نال رفعة وتقديما وعزّاً وتكريما.

وافى له الروح الأمين مبشّراً نادى به يا خير من وطئ الثرى أجب المهيمن يا مُحَدَّد كي ترى ملكاً كبيراً في السماء عظيماً صلّوا عليه وسلّموا تسليماً

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا فحدً وعلى آله وصحبه ما أطلع الرحمن في ليلة بدرا وسلم تسليما.

أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام: نحن ننزل اليوم ضيوفاً على مصر فرّج الله عنها وبالذات في جنوبها، في بلاد واسعة عريضة تدعى النوبة، وعلى شاطئ النيل بالصعيد نلتقي بعالمها وفصيحها وحكيمها ووليها، كان عالم علماء أهل الحقيقة فيها، والمرجع إليها والمقبول على جميع الألسنة.

زهد في الدنيا، وطاف الأرض شرقاً وغرباً ، فدخل بغداد ونزل سرَّ من رأى، وقدم الشام وجبل لبنان، ودخل مدينتنا دمشق فمرحباً به وأهلاً.

#### معشر الإخوة: .

أرحب باسمكم جميعاً بسيد الزهّاد وأمير الصوفية سيدنا ذي النون المصري بن إبراهيم. ليس هو بالنبي سيدنا يونس الملقب بذي النون (أي صاحب الحوت) ولكنه سيد من سادات الأمة عُرف بحبه لله ورسوله فقولوا أهلاً وسهلاً به.

ومع الحلقة تسعة وستين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام ذي النون المصري.

## ر الله وأرضانا معه

## إخوتي في الله:

كان ذو النون المصري ويلقب بأبي الفيض في مطلع شبابه من أرباب السوابق ثم تاب الله عليه، والصلحة بلمحة – كما يقولون – وكم من تائب نقله الله تعالى من الخمّارة إلى الإمارة، نقله من ديوان العاصين إلى ديوان الطائعين، إذا صدقت توبة العبد نقله مولانا من ذل المعصية إلى عز الطاعة، وقد سئل ذو النون عن سبب توبته فقيل له: يا أبا الفيض ما سبب توبتك؟ فقال: عجب لا تطيقه، فقيل له: سألتك بمعبودك إلا أخبرتني، فقال ذو النون: خرجت من مصر إلى بعض القرى، فلما كنت في صحراء نمت ففتحت عيني، وإذا بطير يُقال له القبّرة أعمى معلق فلما كنت في صحراء نمت ففتحت عيني، وإذا بطير يُقال له القبّرة أعمى معلق

بمكان فسقط على الأرض فانشقت الأرض فخرج منها إناءان صغيران إحداهما ذهب والآخر فضة، في إحداهما سمسم وفي الآخر ماء فجعل يأكل من هذا ويشرب من هذا. فقلت: حسبي قد تبت إلى ربي، ولزمت الباب إلى أن قبلني. (اللهم اقبلنا في ديوان الطائعين).

#### أيها السادة:

كان إكرام الله لسيدنا ذي النون كبيراً إذ أعطاه الله علماً واسعاً وقلباً خاشعاً وحكمة بليغة «ما اتخذ الله من ولى جاهل ولو شاء أن يتخذه لعلمه»

العلم الذي أعطي لذي النون كان علماً وهبياً أكثر منه مكتسباً، حتى أصبح ينطق به كما ينطق به علماؤه، سئل مرة عن التوحيد ما هو؟ فقال: أن تعلم أن قدرة الله في الأشياء بلا فراج، وصنعته للأشياء بلا علاج، وعلة كل شيء صنعه ولا علة لصنعه، وليس في السموات العلى ولا في الأراضين السفلى مدبّر غير الله، وكل ما تصوّر في وهمك فالله بخلاف ذلك.

قيل له: بما عرفت ربك؟ فقال: عرفت ربي بربي ولولا ربي ما عرفت ربي. من عرف الله رضى بالله وسرّ بما قضى الله.

وكان العلماء بالله يُسألون كيف آتى الله تعالى مثل هذا العلم لسيدنا ذي النون؟ فكانوا يقولون السبب كان استغراقه في ذكر الله تعالى على الحقيقة، وكثرة استغفاره، لذلك كانوا يقولون دائماً: (من ذكر الله ذكراً على الحقيقة، نسي في جنب ذكره كل شيء وحفظ الله عليه كل شيء وكان له عوضاً عن كل شيء).

ذكر واستغفار على الحقيقة، وليس تكراراً بدون خشوع، إن إمامنا صاحب حال مع الله تعالى عظيم، سئل عن الاستغفار من الذنوب فقال:

إن لله عباداً تركوا الذنب استحياء من كرمه بعد أن تركوه خوفاً من عقوبته، ولو قال الله لك: اعمل ما شئت فلست آخذك بذنب، كان ينبغي أن يزيدك كرمه

استحياء منه، وتركاً لمعصيته، إن كنت حرّاً كريماً عبداً شكوراً، فكيف وقد حذّرك. فقيل نسألك عن التوبة لا عن هذا؟ فقال: توبة العوام من الذنوب، وتوبة الخواص من الغفلة. من واصل الذنوب نحّي عن باب المحبوب. قيل: فكيف يتوب العبد ويستغفر؟ فقال: الاستغفار اسم جامع لمعانٍ كثيرة: أولهنّ: الندم على ما مضى، والثاني: العزم على ترك الرجوع إلى الذنوب، والثالث: أداء كل فرض ضيعه فيما بينه وبين الله عن وجلّ، والرابع: أداء المظالم إلى المخلوقين في أموالهم وأعراضهم أو مصالحتهم عليها.

الخامس: إذابة كل لحم ودم نبت من الحرام.

السادس: إذاقة البدن ألم الطاعات كما ذاق حلاوة المعصية.

هذا هو العلم، وهؤلاء هم العلماء ، الذكر باب الله الأعظم والاستغفار بابه الثاني، وهذان البابان يوصلان العبد إلى محبة الله تعالى، وقد كان لإمامنا رأي عظيم في محبة الله تعالى، أريد أن أعرضه على حضراتكم لنزن محبتنا لله بميزان دقيق ليس له مثيل، هل نحن نحب الله تعالى حقاً؟ تعالوا بنا لنر كيف هو حب الله تعالى، والأنس به، (بعد أن توحدوا الله).

المحبة: أن تحب ما أحب الله وتبغض ما أبغض الله وتفعل الخير كله، وترفض كل ما يشغل عن الله، وألا تخاف في الله لومة لائم مع العطف للمؤمنين والغلظة على الكافرين واتباع رسول الله في الدين. لأن من علامات المحب لله متابعة حبيب الله في أخلاقة وأفعاله وأمره وسننه.

زدنا يا إمامنا محبة لله تعالى، علّمنا ما علامة المحب لله؟ من علامة المحب لله ترك كل ما يشغله عن الله حتى يكون الشغل بالله وحده. من علامة المحبين لله ألا يأنسوا بسواه ولا يستوحشوا معه، إذا سكن حب الله القلب أنس بالله لأن الله أجل في قلوب العارفين من أن يحبّوا سواه.

هذا كلام العاشقين أهل الله أهل وداده ومحبته هؤلاء هم الناس، هؤلاء هم العلماء والعلماء كلهم العلماء بالله لهذا كنت تسمعه يقول: الناس كلهم موتى إلا العلماء والعلماء كلهم نيام إلا العاملون، والعاملون كلهم مغترون إلا المخلصون، والمخلصون على خطر عظيم، قال الله تعالى: (ليسأل الصادقين عن صدقهم).

#### إخوة الإيمان:

ظنّ بعض الجهلة من أهل عصره أن توبة الإمام كاذبة، وأن كلامه لا معنى له فأرسل رسالة وشاية إلى الخليفة المتوكل في بغداد يدعوه للقضاء على ذي النون واتهمه بالزندقة، فأمر والي مصر بسجنه والتحقيق بشأنه ثم إرساله موجوداً إلى بغداد، فقبض على ذي النون ووضعت الأغلال في يديه ورجليه وسيق إلى السجن والناس حوله يبكون وهو يقول:

لك من قلبي المكان المصون وكل لوم عليّ فيك يهون لك غرم لأن أكون قتيلاً فيك والصبر عنك ما لا يكون

وحُمل سيدنا ذي النون على سفينة الصحراء مع البريد إلى أن وقف بباب الخليفة المتوكل وقد أمر بقتله.

#### معشر الإخوة الكرام:

أرى لزاماً عليّ الآن أن أنتقل بحضراتكم إلى هناك، إلى بغداد فرّج الله عنها، إلى الخليفة المتوكل، وأرى السيّاف قائماً وبيده السيف، كما أرى الشرّ في وجوه القوم حول الخليفة، وأُدخل سيدنا ذو النون على الخليفة ورأى حالة القوم فالتجأ إلى الله، ونادى من لا يخيّب أحداً فقال وهو يُجر بسلاسل الأغلال:

يا من ليس في السموات قطرات، ولا في البحار قطرات، ولا في الرياح دَلَجَات، ولا في الرياح دَلَجَات، ولا في الأرض خبيئات، ولا في قلوب الخلائق خطرات، ولا في أعضاءهم حركات، ولا في عيونهم لحظات إلا وهي ساهرات، وعليك والهات، وبربوبيتك معترفات، وفي

قدرتك متحيرات، فبالقدرة التي تحير بها من في الأراضين ومن في السموات إلا صليت على سيدنا مُجَد وعلى آل سيدنا مُجَد وأخذت قلبه عنى.

يقول الراوي يا سادة ياكرام: ما إن أتمّ ذو النون دُعاءه حتى قام المتوكل يخطو واعتنق ذا النون وقال: أتعبناك يا أبا الفيض، إن تشأ أن تقيم عندنا فأقم وإن تشأ أن تنصرف فانصرف.

قال: فآثر الانصراف إلى الله تعالى. لأن الأنس بالله نور ساطع، والأنس بالخلق غمّ واقع.

آثر الإمام جوار الله تعالى على جوار الخلق، تعب من حياته وشقائها، فطلب جوار الله تعالى، ودخلوا عليه وهو يحتضر فقالوا له: أوصنا؟ فقال: لا تشغلوني فإني متعجب من محاسن لطف الله.

وانتقلت روحه إلى جنات ونهر في مقعد صدق عند مليك مقتدر سنة خمس وأربعين ومئتين، وازدحم الناس على جنازته فلم يستطيعوا أن يجتازوا بها بين الناس، فحملوه في مركب ونقلوه إلى المقابر، وجاء الذين وشوا به إلى الخليفة واتهموه بالزندقة جاؤوا يستغفرون الله تعالى من فعلتهم، أتدرون لماذا جاؤوا وشهدوا جنازته! لأنهم رأوا الطيور تسير فوق جنازته تظلل الموكب المهيب بإذن واحد أحد.

وهكذا - معشر الإخوة - شهدت مع حضراتكم علماً من أعلام الأمة ، من أهل الله ، أهل محبته ووداده، فمن أراد أن يلتقي به هناك فليلتق معنا هنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا محملة الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إليه، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله الصلاة والسلام عليك .

<sup>•</sup> الرسالة القشيرية ٨ . شرح الرسالة القشيرية للأنصاري ١/٧٣ . الموسوعة الصوفية للحفني . صفة الصفوة ٣/٠/٥ . البداية والنهاية ١/٧٠ . تاريخ بغداد ٣٩٣/٨ . حلية الأولياء ٩ ٣/١٠ . ٣٢٠/٩ . طبقات الشعراني ١/١٨ . النجوم الزاهرة ٣/٠/٢ . وفيات الأعيان ١/١٥ . طبقات الصوفية للسلمي ١٥

(770)

# الإ<sub>ع</sub>مام أبو يزيد البسطامي ( ۱۸۸ ـ ۲۲۱ هـ)

أحمد الله الواحد في ذاته ، وصفاته الماجد في حلى آياته ، المعروف بالقدم والبقاء قبل إيجاد مخلوقاته ، الموصوف بكبرياء ردائه وعظمة إزاره ، أستغفرك يا الله وأتوب إليك، وأساله أن لا يقطع عنا عوائد صلاته ، إلهي أدعوك دعاء من لم يبق له غيرك ، إلهي غلقت الملوك أبوابحا وبابك مفتوح لمن دعاك، يا رب هذا فرحي بك وأنا أخافك ، فكيف فرحي بك إذا غفرت يوم القيامة ، بحرمة اسمك الأعظم فرج عنا، اقض حوائجنا ، الطف بنا ، أحسن ختامنا ، اجبر كسرنا ياحي يا قيوم .

وأشهد لا إله إلا الله وحده لا شريك له قيل لسيدنا أبي يزيد البسطامي: علمنا الاسم الأعظم. فقال: ليس له حد، إنما هو فراغ قلبك لوحدانيته، فإذا كنت كذلك فأرفع له أي اسم شئت من أسمائه تعالى.

فيا رب! بأسمائك الحسنى تجلى علينا بالأنس والرضوان، والعطف والحنان يا ذا الجلال والإكرام.

وأشهد أن سيدنا مُحِدًا عبده ورسوله وصفيه وخليله

ذاك الذي وقف الملوك ببابه وتزاحمت تيجانها لتُشَرّف عين النبيين الكرام وتاجُهم ومن الإله لغيره لن يصطفي برضاه يرضى الله جل جلاله وبذكره تخبو الجحيم وتنطفي صلّى عليه الله ياعلم الله

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا حُمَّد وعلى آله وأصحابه وسائر أهل الله أجمعين ، وسلم تسليماً كثيراً.

### أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

نحن اليوم مع سلطان، سلطان عادل ، ليس بملك ولا بأمير ولا حاكم، لكنه سلطان الزاهدين وسلطان العارفين، أشهر من أن يذكر وأعرف من أن يُعرّف، كان نادرة زمانه حالاً وأنفاساً وورعاً وعلماً وزهداً وتقوى، هو أحد المجاهدين في ميادين القتال، جاهد في المجتمع داعياً إلى الله، وجاهد نفسه حتى تتزكى ، وتوكل على الله حق التوكل حتى قال: حسبك من التوكل ألا ترى لك ناصراً غيره، ولا لرزقك رازقاً غيره، ولا لعملك شاهداً غيره.

إننا - معشر السادة - مع قطب زمانه وكوكب أوانه وتلميذ سيدنا جعفر الصادق، مع سلطان العارفين سيدنا أبي يزيد البسطامي واسمه طيفور بن عيسى، ومع الحلقة واحد وسبعين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن هذا الإمام.

## إخوتي في الله :

تتجلى عناية الله تعالى بالإمام أبي يزيد البسطامي في أن الله اختار له والدين كريمين ورعين يرعيان الحلال في المطعم والمشرب، حتى إن التاريخ ليذكر أن والده عندما تزوج بأمه لم يقربها حتى مضى أربعين يوماً حتى علم أن لم يبق في جوفها أثر لما أكلته من قبل، ومن هذين الكريمين ولد سيدنا أبو زيد الذي نشأ بارّاً بوالديه، حتى إن أمه مرة طلبت منه كأس ماء في الليل فلما أتى به وجدها نائمة فبقي واقفاً يحمل كأس الماء طيلة ساعات حتى استيقظت فسقاها الماء ، فكان أبو يزيد عندما يحدثه أصحابه عن مكانته يقول: إنما أرى مالي من رضى الأم عليّ، وبدأت علامات استغراقه في الألوهية ، وبدأ الناس يتبركون به وهو بعد ما زال صبياً، قال له رجل من أهل الحديث: يا غلام تحسن أن تصلّي؟ فقال نعم! إن شاء الله، فقال له كيف تصلّي؟ قال: أكبّر بالتلبية، وأقرأ بالترتيل وأركع بالتعظيم، وأسجد بالتواضع، وأسلّم بالتودع، فقال الرجل: يا غلام إذا كان لك هذا الفهم والفضل والمعرفة فلم

تدع الناس يتمستحون بك؟ فقال: ليس بي يتمسحون لكن يتمسحون بعلم أعطانيه ربي عزّ وجلّ.

#### معشر الإخوة:

ويحدثنا سيدنا أبو يزيد عن نفسه فيقول: أقامني الحق تعالى على أبواب العلماء وصحبه المتعلمين دهراً طويلاً فلما استكثرت من أنواع العلوم جعلت نفسي تحثني أنك علمت وعرفت والعالم والعارف في أعلى المراتب، فأشرف بي الحق تعالى حتى رأيت ازدحام العلماء والعارفين فلم أرى لنفسي معهم موضع قدم، فقلت: العلم والمعرفة من غير الحقيقة حجة، فكان عندي أن الحقيقة في العلم والاجتهاد فعلت في المجاهدة ثلاثين سنة فما وجدت شيئاً على أشد من العلم ومتابعته.

#### أيها السادة:

فلما بدأ سيدنا أبو يزيد يتكلم في علوم الحقائق والتصوف لم يفهم أهل عصره كلامه فرموه بالعظائم ونفوه من بلدهم سبع مرات ، وهم كلما نفوه أنزل الله بحم البلاء ، حتى أذعنوا له وأجمعوا على تعظيمه ولقبوه بسلطان العارفين. وحين سئل عن ذلك قال: ما ينال كبار الصالحين في كل وقت من أذى السفهاء، والله سبحانه يقول عن أنبيائه وهم أصفى الناس لله، ﴿وكذلك جعلنا لكلّ نبي عدواً من المجرمين ﴾ (الفرقان ٣).

ما من عبد اصطنعه الله لنفسه وشغله بذكره وحماه عن مخالفته وجعل له محادثة بقلبه إلا سلّط عليه فرعون على كل ذلك ينكره ويؤذيه.

وظهر الإمام أبو يزيد البسطامي كزعيم صوفي كبير ، صوفيته عمادها الكتاب والسنة ويرافقها ذكر الله لا يفترُ لحظة.

سئل مرة عن الصوفي فقال: هو الذي يأخذ كتاب الله بيمينه وسنة رسوله بشماله، وينظر بإحدى عينيه إلى الجنة، وبالأخرى إلى النار، ويأتزر بالدنيا ويرتدي بالآخرة ، ويلبي من بينهما للمولى لبيك اللهم لبيك.

هل رأيتم هذه المنهجية الصوفية الصادقة ، هل يعتبر الصوفية بميزان الشرع المطهّر لا غير، وهو القائل: عشرة فريضة على البدن: أداء الفرائض ، واجتناب المحارم ، والتواضع لله ، وكف الأذى عن الإخوان والنصيحة للبر والفاجر ، وطلب المغفرة ، وطلب مرضاة الله في جميع أموره ، وترك الغضب والكبر والبغي والمجادلة من ظهور الخفى ، وأن يكون وصى نفسه يتهيأ للموت.

هذا هو العلم ، وهذا هو الصوفي ، وكان يكتشف من هو الصوفي الحقيقي من غير الحقيقي، قال ذات يوم لأحد أصحابه: قم بنا ننظر إلى هذا الرجل الذي قد شهر نفسه بالولاية، وكان رجلاً مشهوراً بالزهد، فمضيا إليه فلما خرج الرجل من بيته ودخل المسجد رمى ببصاقة تجاه القبلة، فانصرف سيدنا أبو يزيد ولم يسلم عليه وقال: هذا رجل غير مأمون على أدب من آداب رسول الله على فكيف يكون مأموناً على ما يدّعيه).

معشر السادة: ويحدثنا خادمه وابن أخيه وأصحابه عن مجاهدات الإمام وعباداته بأنه كان يقوم الليل من العشاء إلى الفجر ثم يسجد عند السحر ويطيل سجوده وكان من دعائه: (اللهم طلبوا منك فأعطيتهم طي الأرض والمشي على الماء وركوب الهواء وانقلاب الأعيان) وإني أعوذ بك منها فارحمني وارحم حيرتي وأقم بعبدك مقاماً أتقرب به إليك لا ينافسني في ذلك المقام منافس، ولا يزاحمني فيه مزاحم، فلقد أشرفت بي على من سبقوني إليك ورأيتني لا أطيق اللحوق بحم.

ولسيدنا أبي يزيد رأي خاص بالكرامات هو يخاف من الكرامة، ويقول: الأولياء لا يفرحون بإجابة الدعوات التي هي عين الكرامات كالمشي على الماء والهواء وطي الأرض وركوب السماء فإن أدعية الكفار تجاب، والأرض تطوى للشياطين والدجال، والهواء مسخّر للطير والماء للحوت فمن أُنعم عليه بشيء منها فلا بأمن مكر الله تعالى.

وخرج مرة يزور أخاً له ببلخ فلما وصل إلى نمر وأراد عبوره التقت حافتا النهر. فقال: سيدي ومولاي أيش هذا المكر الخفي؟ وعزتك ما عبدتك لهذا، وعزتك ما أردت هذا.

وكان يخفي كراماته كما تخفي المرأة وجهها خشية أن يعرفها الناس، وكان يقول لو نظرتم إلى رجل أعطي من الكرامات حتى يتربع في الهواء فلا تغتروا به حتى تنظروا كيف تجدونه عند الأمر والنهى وحفظ الحدود وأداء الشريعة.

هذا وقد نقل عنه كثير من الأكاذيب مثل قصة الدير والرهبان وغيرها وهو منها بريء، إنما كانت كراماته وقوفه عند الحدود الشرعية، سئل مرة عن العارف وما علامته فقال: ألا يفتر عن ذكر الله ولا يمل من حقه ولا يستأنس بغيره، يقيم على باب ربه ويقبل إليه لا يلتفت إلى شيء يحجبه عنه، ويكون فراره من الخلق إلى الخالق ومن جميع الأسباب إلى ولي الأسباب.

وكان يقول: إن الناس يقولون إن شهادة أن لا إله إلا الله مفتاح الجنة، ولكن لا يفتح المفتاح بغير أسنان ، وأسنان مفتاح الجنة أربعة أشياء: لسان بغير كذب ولا غيبة، وقلب بغير مكر ولا خيانة، وبطن بغير حرام ولا شبهة، وعمل بغير هوى ولا بدعة.

علينا أن نعلم أن كرامات سيدنا أبي يزيد كانت وقوفه على حدود الشرع ومعرفته حقوق الربوبية لمولانا ، وكان إذا تجاوز آداب الشريعة هتف به هاتف يأدبه ، يقول: مددت رجلي في محرابي فهتف بي هاتف: من يجالس الملوك، ينبغي أن يجالسهم بحسن أدب. وقال: رأيت رب العزّة في النوم فقلت: يا رب كيف أجدك؟ فقال: فارق نفسك وتعال إلي، خزانتنا مملوءة من الخدمة فإن أردتنا فعليك بالذل والافتقار.

ومرض جاره المجوسي فدخل عليه عائداً فلما بصر المجوسي بأبي يزيد استعظم زيارته وأزال رأسه من فراشه ووضع خده على التراب تعظيماً وإجلالاً لسيدنا أبي يزيد ولبث عنده ساعة ، ثم قام منصرفاً وما أن بلغ وسط الدار حتى رفع أبو يزيد

طرفه إلى السماء مستعطفاً رب السماء والأرض فناداه صاحب الدار قبل أن يخرج: يا أبا يزيد آمنت بالله ورسوله مُحَد، ثم مات الرجل مكانه، فقام أبو يزيد بأمره حتى دفنه.

قال له رجل: دلّني على عمل أتقرب به إلى الله، فقال له: أحب أولياءه ليحبوك فإنه ينظر في قلوبهم فلعلّه ينظر إلى اسمك في قلب وليّه فيغفر لك. وقال له آخر: أوصني؟ فقال: انظر إلى السماء، فنظر الرجل إلى السماء، فقال له سيدنا أبي يزيد: أتدري من خلق هذا؟ قال: الله، قال سيدنا أبو يزيد: إن من خلقها لمطلع عليك حيث كنت فاحذره.

إخوة الإيمان: ولما كانت الليلة التي ودّع فيها الإمام روحه جاءه تلميذ له زائراً من بلدة أخرى، فلما أراد أن ينصرف إلى بلده استأذن على الخروج فقال له الإمام: لا تمش حتى تصلّي الجنازة، ولم يكن يعلم الرجل ما تلك الجنازة إلا أنه علم صدق أستاذه فلم يستخبره علمها حرمة له. فلما أصبح الفجر دقّ المؤذن باب سيدنا أبي يزيد ليخرج إلى الصلاة، فلما لم يرد فتح الباب عليه فوجده قد فارق الحياة فعلم التلميذ أن الجنازة كانت جنازة سيدنا أبي يزيد الذي فارق الدنيا سنة ٢٦١ هـ عن ثلاث وسبعين سنة.

وهكذا قضيت مع حضراتكم مع الإمام الرباني سيدنا أبي يزيد البسطامي في المدرسة هنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا مُحَّد عَلَيْ، الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إليه، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله الصلاة والسلام عليك .

الموسوعة الصوفية للحنفي صفة الصفوة ٣٥٢/٣

حلية الأولياء ١٠ ٣٣/١

البداية والنهاية ١٤٣/٦ شذرات الذهب ١٤٣/٢

طبقات الصوفية ٦٧

وفيات الأعيان ٢ / ٣١٥

النجوم الزاهرة ٣٥/٣

<sup>•</sup> الرسالة القشيرية ١٣ م شرح الرسالة القشيرية للأنصاري ١/١٠٣

## ( 777 )

## الإ<sub>ع</sub>مام الجنيد بن محمد بن الجنيد ( ۲۲۰ هـ ـ ۲۹۷ هـ )

الحمد الله الذي بعث على رأس كل مئة سنة من يجدد لهذه الأمة أمر دينها، وأقام في كل عصر من يحوط هذه الملة بتشديد أركانها وتأييد سننها وتبيينها.

أحمده سبحانه وتعالى حمد من اكتسى من النعم سربالها واحتسى زلالها.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة يزيح ظلام الشكوك صببح بقنها.

وأشهد أن سيدنا مُحَدًا عبده ورسوله المبعوث لرفع كلمة الإسلام وتشييدها، وخفض كلمة الكفر وتوهينها.

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا مُحَد وعلى آله ليوث الغابة وأُسد عرينها، وسلم تسليما.

### أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

أزور مع حضراتكم اليوم عظيماً آخر لا تعرفونه ، وما أكثر من لا تعرفون من عظماء الإسلام إمام آخر كان في سيرته وأحواله مثلاً مضروباً لما ينبغي أن يكون عليه أئمة المسلمين ، هو حلقة من هذه السلسلة الذهبية التي ضمت حلقاتها سير الإمام أبي حنيفة والإمام مالك والإمام الشافعي والإمام أحمد بن حنبل، سيد لقّب بإمام الطائفتين إمام أهل الشريعة وإمام أهل الحقيقة ، رزق من القبول وصواب القول ما لم يقع لغيره، بحيث إذا مرّ بشارع في بغداد وقف الناس له صفوفاً كالملوك، إذا رأيت علمه رجحته على صوفيته وحاله مع الله، وإذا رأيت صوفيته وحاله مع الله، وإذا رأيت طفيقة الصوفية، رجحته على علمه، شهد له ابن عربي في الفتوحات أنه سيد أهل الطائفة الصوفية،

ووصفه ابن الأثير صاحب كتاب الكامل في التاريخ أنه: إمام الدنيا في زمانه، وقال عنه من أرخ لحياته بأنه شيخ وقته وفريد عصره.

إننا مع البغدادي ولادة ومنشأ ووفاة مع سيدنا أبي القاسم الإمام الجنيد بن مُجَد بن مُجَد بن الجنيد في وأرضاه، ومع اثنان وسبعين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن هذا الإمام.

## رهي وأرضاه وأرضانا معه

إخوة الإيمان: ولد هذا الإمام العلم في بغداد سنة نيف وعشرين ومئتين هجرية، وكان المربي الأول له خاله الإمام السري السقطي (أوحد زمانه في الورع والسنة وعلم التوحيد ت٧٥٦هـ) وكان المربي الثاني له الإمام المحاسبي التوحيد وسمي بالمحاسبي لأنه كان (إمام المسلمين في الفقه والتصوف والحديث والتوحيد وسمي بالمحاسبي لأنه كان يحاسب نفسه عملاً بقول رسول الله: (حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا) عملاً بقول رسول الله: (حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا) ت ٢٤٣هـ).

وظهرت إرهاصات المعرفة والنبوغ والفتح عليه وهو ابن سبع، إذ كان بين يدي شيخه السري وهو يلعب فتكلم الجماعة في الشكر وصاروا يناقشون من هو الشاكر فالتفت السري وقال: يا غلام ما الشكر؟ فقال:أن لا يعصى الله بنعمه. وهنا دعا له خاله السري فقال: جعلك الله صاحب حديث صوفياً ولا جعلك صوفياً صاحب حديث صوفياً ولا من حصًل الحديث والعلم ثم تصوف أفلح، ومن تصوف قبل العلم خاطر بنفسه).

إخوتي في الله: استجاب الله لدعوة شيخه فانطلق الفتى ينهل من معين علماء عصره وطبقة أشياخه حتى بلغ عددهم مئة وعشرين رجلاً من عِلْيَةِ القوم، وكان يلازم الإمام أبا ثور في الفقه الشافعي ، وأفتى بحضرته وهو ابن عشرين سنة ، حتى

انتهت إليه الرياسة في العلم. وهو القائل: (ما أخرج الله علماً إلى الأرض وجعل للخلق إليه سبيلا إلا وجعل لى فيه حظاً ونصيباً).

وبدأ يجاهد نفسه الأمّارة بالسوء ويجوعها فكان يقعد الأسبوع لا يأكل إلا أُكلة واحدة، واستمر على ذلك عشرين سنة ، حتى انقادت له نفسه ، وكان ورده اليومي ثلاثمئة ركعة إن لم يأت بها في الليل، دخل خلوته نهاراً وأسبل عليه ستراً وصلى نهاره، وكان يروض نفسه ألا تتكبر على أحد فيجلس تحت درجة في بيته يروضها على التواضع ، فرفع الله قدره في الدنيا بين الناس، سئل مرة: من أين استفدت هذا العلم. فقال: من جلوسي بين يدي الله مشتغلاً بإصلاح قلبي وجوارحي ثلاثين سنة تحت تلك الدرجة ( وأوماً إلى درجة في داره ) .

وحين رأى منه شيخه أهلية العلم والتعليم أذن له أن يعقد درساً في الجامع، فرأى في المنام في ليلة جمعة سيدنا رسول الله، وهو يقول له: ألق الدروس على الناس فانتبه ليلاً، وقام إلى باب خاله السري قبل أن يصبح فدق عليه الباب ففتح له خاله وقال له: لم تصدّقنا حتى جاءك الأمر من رسول الله.

معشر الإخوة الكرام: وما دام قد جاء من سيدنا النبي الأمر بإقامة درس لسيدنا الجنيد فأرى لزاماً علينا أن نكون مع أوائل الحاضرين لدرس الإمام، فإلى بغداد العراق، أدعوكم جميعاً فادخلوها وأنتم تسألون الله الفرج لها، وأرى بعين الإيمان الخلائق يتجهون إلى المسجد الجامع، وقد علموا أن الإمام الجنيد هو شيخ الدرس لكنني أرى عجباً، وأريدكم أن تعجبوا معي من تركيبة طلاب الدرس، فقد حضر الكتبة ومعهم أقلامهم مجلس الإمام ليدونوا ألفاظه، وحضر الفقهاء لتقريراته الفقهية، وحضر الفلاسفة لدقة نظره ومعانيه، وحضر علماء التوحيد لتحقيقاته الاعتقادية، وحضر الصوفية لإشاراته وحقائقه.

هذه تركيبة طلاب الدرس، فكيف كان ترتيب الدرس، هذا هو الأهم وأريدكم اليوم أن تعزموا النية أن تكونوا من تلاميذ سيدنا الإمام الجنيد علّه يشفع لنا يوم القيامة.

اسمحوا لي- معشر السادة- أن أذيع على حضراتكم على الموجات الإيمانية بعضاً من درس الإمام ها هو يحمد الله تعالى (فاحمدوه)، ها هو يصلي على سيدنا عُجَّد ﷺ (فصلوا عليه) ، يقول:

علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة، من لم يسمع الحديث ويجالس الفقهاء، ويأخذ به عن المتأدبين أفسد من اتبعه . من لم يحفظ القرآن ولم يكتب الحديث (أي لم يفهم أحكامهما) لا يقتدى به في هذا الأمر، فالطريق مسدود إلا عن المقتفين أثار المصطفى: ﴿قَلُ هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني ﴾ .

العبادة على العارفين أحسن من التيجان على رؤوس الملوك، وحسنات الأبرار سيئات المقربين، والتوحيد الخالص أن يرجع العبد إلى أوله فيكون كما كان قبل أن يكون.

(من أراد أن يتعلم فعليه أن يعمل بما يعلم) العلم يوجب لك استعماله، فإن لم تستعمله في مراتبه كان (حجة) عليك لا(حجة) لك. ولو أقبل صادق على الله ألف ألف سنة ثم أعرض عنه لحظة (التفت إلى الدنيا) كان ما فاته أكثر مما ناله. ولا يصفو القلب لعمل الآخرة إلا إن تجرّد من حب الدنيا.

ثم عرّج الإمام بدرسه على التصوف وخاض فيه فقال: ما أخذنا التصوف عن القيل والقال لكن عن الجوع وترك الدنيا وقطع المألوف والمستحسنات، (لأن التصوف عند كثير من الناس عبارة عن التخلق بأشرف الأخلاق الحميدة من الورع والزهد والتوكل والرضا ونحوها، والبعد عن الأخلاق الذميمة من الرياء والكبر والعُجب والحسد ونحوها، فالإمام لا يبالي بقيل عن فلان كذا، ولا بقال فلان كذا، من أفواه الرجال، بل يمارس التصوف عملاً بالجوع والجد في الطاعات) وهو

القائل: طريقنا بني على أربع: لا تتكلم إلا عن وجود، ولا تأكل إلا عن فاقة، ولا تنم إلا عن غلبة، ولا تسكت إلا عن خشية. بالخشوع تذلل القلوب لعلام الغيوب، والإخلاص سر بين العبد وربّه لا يعلمه ملك فيكتبه ولا شيطان فيفسده ولا هوى فيهلكه ».

ونظر الناس فرأوا بين يدي الإمام سبحة، فقيل له: أنت مع شرفك تأخذ بيدك سبحة؟! فقال طريق به وصلت إلى ربي لا أفارقه. فهو قد وصل إلى الله ليس فقط بالعلم بل أيضاً بالذكر والطاعة.

وسئل: ما بال أصحابك إذا سمعوا القرآن لا يتواجدون بخلاف ما إذا سمعوا الرباعيات (الشعر) فقال: القرآن كلام الله وهو صعب الإدراك، والرباعيات كلام المحبين المخلوقين، وسبب اضطراب القلب عن السماع أنه تعالى لما خاطب الذرّ في الميثاق الأول بقوله: (ألست بربكم). استفرغت عذوبة سماع كلامه الأرواح فإذا سمعوا نغماً طيباً حركهم لذكره. ثم قال: رأيت النبي في المنام فقلت له: ما تقول في السماع الذي نفعل ويحصل منا الحركات فيه، فقال: ما من ليلة إلا وأحضر معكم ولكن أبدؤوا بالقرآن واختموا به.

ثم سأله آخر فقال: إن من أهل المعرفة بالله من إذا وصلوا إلى الله تركوا الصلاة والعبادة فما رأيك بهم؟ فقال الإمام الجنيد: هذا قول قوم تكلموا بإسقاط الأعمال عن بعض المكلفين، وهو عندي هفوة عظيمة والذي يزني ويسرق أحسن حالاً من الذي يقول هذا القول! ولو أني بقيت ألف عام في الدنيا لم أنتقص من أعمال البر ذرّة إلا أن يحال بيني وبينها (أي لعجز أو مرض) ومن ثبتت له وصف المحبة يدوم على طرق باب المحبوب، (وها هو النبي مع ما أوتي من النبوة والرسالة والحب في الله وكذا خلفاؤه لم يتركوا الأعمال والعبادة) يقول الراوي يا سادة ياكرام: وكان في طرف المجلس غلام نصراني متنكراً. فقال: أيها الشيخ ما معنى قول رسول الله المحلقة المجلس غلام نصراني متنكراً. فقال: أيها الشيخ ما معنى قول رسول الله المحلقة المجلس غلام نصراني متنكراً. فقال: أيها الشيخ ما معنى قول رسول الله المحلقة ال

فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله كالله قال: فأطرق الإمام أبو القاسم الجنيد ثم رفع رأسه وقال: أسلم فقد حان وقت إسلامك.

فأسلم الغلام.

وهكذا - معشر السادة - قضى الإمام حياته ما بين العلم والولاية، ما بين الشريعة والحقيقة حتى كانت ليلة من إحدى ليالي عام سبعة وتسعين ومئتين هجرية جهد الإمام في هذه الليلة بالعبادة والصلاة وقراءة القرآن، ورآه أصحابه يصلي ويبكي ويسجد ويبكي حتى ختم القرآن، فقال له أحدهما: ارفق بنفسك يا أبا القاسم فقال: ما رأيت أحداً أحوج إليه في هذا الوقت، وها هو ذا تطوى صحيفتي ثم بدأ بختمه جديدة فما أن قرأ من البقرة سبعين آية، ما إن وصل الإمام إلى قوله تعالى: ﴿وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللهُ لَمُهتَدُونَ ﴾ حتى سكت ونظر إليه تلميذه فرآه قد فارق الحياة.

وضجت بغداد بوفاة سيدها ، وخرج الناس كل يريد أن يتبرك بالإمام وهو يدفن بجوار خاله السري ، وأحصي من خرج بجنازته فبلغوا ستين ألفاً أو يزيد.

يقول أحد أتباعه (مُحَّد بن إبراهيم): رأيت الجنيد في المنام فقلت: ما فعل الله بك. فقال: طاحت تلك الإشارات، وغابت تلك العبارات، وفنيت تلك العلوم، ونفدت تلك الرسوم، وما نفعنا إلا ركعات كنا نركعها في الأسحار.

وهكذا إخوتي كنت مع حضراتكم مع إمام عاش ستاً وسبعين سنة ، قضيتها مع حضراتكم بنصف ساعة هنا، مع إمام درّس في هذه المدرسة هنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا مُحَد الجالس قيها عليه أن يرفع التحية إلى السيد الأعظم وتحيتنا إليك يا سيدى يا رسول الله:

#### الصلاة والسلام عليك

<sup>•</sup> مصادر الإمام الجنيد : صفة الصفوة ٢٥٢/٢ شرح الرسالة القشيرية ١٣٩/١

## ( 777 )

# الإ<sub>ع</sub>مام أبو بكر الشبلي ( ۲٤۷ ـ توفي ۳۳۴ هـ)

الحمد الله المبدئ المعيد، الغني الحميد، ذي العفو الواسع والعقاب الشديد، من هداه فهو السعيد السديد، ومن أضله فهو الطريد البعيد، ومن أرشده إلى سبيل النجاة ووفقه فهو الرشيد كل الرشيد.

أحمده سبحانه وتعالى أن قسم خلقه قسمين، وجعلهم فريقين، فريق في الجنة وفريق في السعير ﴿إِنَّ رِبِكِ فَعَالَ لِما يريد﴾ .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ذو العرش المجيد، يعلم ما ظهر وما بطن، وما خفي وما علن، وما هجن وما كمن، وهو أقرب إلى كل مريد من حبل الوريد.

وأشهد أن سيدنا مُجَدًا عبده ورسوله الداعي إلى التوحيد، الساعي بالنصح للقريب والبعيد، أشرف من أظلت السماء وأقلّت البيد.

اللهم صل وسلم وبارك وعظم على سيدنا ومولانا مجلً وعلى آله وأصحابه أولي المعونة والتأييد ، صلاة وسلاماً لا تزالان على كرّ الجديدين في تجديد ، وسلم تسليماً كثيراً.

سير أعلام النبلاء ٢٢/ ٦٦ طبقات الحنابلة ١/ /٢٧ وفيات الأعيان ١/ ٣٧٣ طبقات الصوفية للسلمي ١٥٥

#### أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

غن اليوم أين؟ إلى أي بلاد الدنيا أسافر بكم؟ غن اليوم في بغداد فرّج الله عنها، بغداد التي تذخر بالعلماء، نحن قبل ألف ومئتي عام بالضبط، في عام ينتقل فيه موظف كبير من موظفي الدولة إلى داعية، نحن نرى في كل يوم داعية ينتقل ليكون موظفاً في الدولة، أما في الماضي فكانوا يتشرفون بانتقالهم من رجال متنفذين إلى دعاة مخلصين.

نحن اليوم نتحدث عن سيد من هؤلاء، عن تاج من تيجان الإسلام والتصوّف، زهد في الدنيا بعد أن أتت إليه صاغرة، وكان يبالغ في تعظيم الشرع المطهّر ويعجب من قلب عبد عرف ربه ثم عصاه، عَلَمٌ اشتهر شرفه، وسمت في جنان المعرفة غرفه، وأضاء كوكب زهده وديانته، ونما فرع ورعه وصيانته، حتى صار أوحد زمانه علما وحالاً، صار لا نظير له في مجاهداته ومعاملاته لربه، كان صوفيّاً حقاً استوت حالاته، سفراً وحضراً وغيبة ومشهداً.

إننا مع رجل امتزج الحب والتوحيد في نفسه فكان تاجاً على رأسه حتى قال فيه الإمام الجنيد: لكل قوم تاج، وتاج هؤلاء القوم الشبلي، ملك الحب أقطار نفسه وشغله عن كل شيء سوى محبوبه، وهام في رياض الحب ، وتاه في بيدائه، وانغمس في بحاره ، وبقي في لجته إلى أن وافاه القدر المحتوم، كان شعاره في ذلك الحب صراط الأولياء. فكيف وصل الشبلي إلى هذا المقام؟

إننا - معشر السادة - مع الإمام أبي بكر الشبلي ومع الحلقة أربعة وسبعين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا على هذا الإمام.

## ره وأرضاه وأرضانا معه

إخوة الإيمان: ولد هذا الإمام ونشأ في بيت عزّ وجاه، وأصله من بلدة شربلة، قرية من قرى سمرقند في بلاد خرسان، وكان والده حاجب الحجاب للخليفة

العباسي، وكان خاله أمير الأمراء بالاسكندرية، فهو ابن موظف كبير في الدولة العباسية.

وبدأ حياته في طلب العلم وحضر دروس العلماء ، وكتب الكثير من الحديث ورواه (السلمي) وتفقه على مذهب الإمام مالك (المناوي) حتى غدا فقيها عالما (الشذرات) وهو القائل عن نفسه (كتبت الحديث عشرين سنة وجالست الفقهاء عشرين سنة) وغدا حاجب الوالي في منطقته وأصبح له حلقة يدرّس فيها ويعظ حتى قال عنه أحد المؤرخين العلماء (أبو عبد الله الرازي): (لم أر في الصوفية أعلم من الشبلي).

ولأدلل على هذه القضية فإنني أدعوكم جميعاً لنحضر معاً مجلس الإمام الشبلي في بغداد، ها هو يسترسل في العلوم الشرعية ينتقل بينها ، يقتطف زهرة من الحديث الشريف ، وزهرة من التفسير، وزهرة من الفقه، ويمزج بين العلوم بشكل عجيب مما يدل على براعته في العلوم الشرعية، وما أن فتح باب الأسئلة بعد الدرس حتى المالت عليه الأسئلة من كل صوب، وتظهر براعة الإمام في استحضار الإجابات ودقتها ، فاسمحوا لي أن أذيع على حضراتكم بعض هذه الأسئلة المختلفة:

ها هو رجل يسأل عن معنى قوله تعالى: ﴿ ادعوني أستجب لكم ﴾ فقال الشبلى: معناه ادعوني بلا غفلة أستجب لكم بلا مهلة.

وسأل آخر ما معنى قوله تعالى: **﴿قُلُ لَلْمُؤْمَنِينَ يَغْضُوا مِن أَبْصَارِهُم**﴾ فقال: يغضوا من أبصار الرؤوس عما حرّم الله تعالى ويغضوا أبصار القلوب عما سوى الله تعالى.

وسئل عن آية: ﴿الرحمن على العرش استوى ﴿ فقال: الرحمن لم يزل (قديماً) والعرش محدث (مخلوق) والعرش بالرحمن استوى (لولا الله لزال العرش والسموات) ﴿ وهو الذي يمسك السماء أن تقع على الأرض إلا بإذنه ﴾ .

ها هو آخر يسأله: ما هي أرجى آية في القرآن؟ فقال: هي قوله تعالى: **«قل للذين كفروا إن ينتهوا يغفر لهم ما قد سلف**»، ثم قال: إذا كان الله تعالى أطلق للكفار دخول الجنة بذكر لا إله إلا الله مرة واحدة، أترى من واظب عليها طول عمره كيف يُمنع من دخول الجنة وهو طاهر من نجاسة الشرك؟.

ثم قام آخر وسأله عن التصوّف ما هو؟ فقال: بدء التصوف معرفة الله ، ونهاية التصوف توحيد الله (بدؤه معرفته ونهايته توحيده)، التصوف ضبط حواسك ومراعاة أنفاسك (السلمي).

لكنّ بعض الناس في عصر الإمام الشبلي كانوا ينكرون على بعض الصوفية أحوالهم ويدّعون أنهم جهلة في العلم، تركوا العلم والتفتوا للذكر لذلك كانوا يعترضون على الإمام الشبلي، وقد ذكر أنه مرّ يوماً بإحدى الحلقات في المسجد، فرآه شيخ الحلقة، فقام له وأجلسه بجنبه والمعترضون ينظرون إلى فعل شيخهم، فأرادوا أن يظهروا لشيخهم أن الإمام الذي احترمه لا يفقه من الدين شيئاً ، فوجّهوا سؤالاً إلى الإمام الشبلي وقالوا: إذا اشتبه على المرأة دم الحيض بدم الاستحاضة كيف تصنع؟ فأجاب الإمام أبو بكر بثمانية عشر جواباً، قام شيخ الحلقة وقبّل رأسه وقال: يا أبا بكر ؟ أعرف منها اثنتي عشر وستة ما سمعت بها قط. وهنا خاب أمل السائل في أن ينسب العجز إلى الإمام الشبلي.

بل حاول بعض العلماء أن ينهى الناس عن الاجتماع بالإمام الشبلي والاستماع لكلامه، فصدف أن اجتمع بمجلس فيه الإمام، فأراد أن يحرجه أمام أصحابه فسأله: كم في خمس من الإبل (كم فيها من الزكاة) فلم يردّ عليه الإمام الشبلي لأنه عرف أن السائل يمتحنه وهو يعرف الجواب، فلما أكثر عليه السؤال قال له الإمام الشبلي: هل تريد أن أجيبك شرعاً أم حقيقة؟ أما في واجب الشرع فيلزم صاحب الإبل الخمسة شاة عنها، وأما عندنا أهل الله فيلزم أن يزكي بالإبل كلها. فقال له السائل: هل لك في ذلك إمام؟ قال: نعم. قال: من؟ قال: أبو بكر الصديق السائل: هل لك في ذلك إمام؟ قال: نعم. قال: من؟ قال: أبو بكر الصديق

أخرج ماله كلّه لله، فقال له النبي: ما خلّيت لعيالك؟ فقال: الله ورسوله. يقول الراوي يا سادة ياكرام: فرجع السائل وهو مبهور من علم الإمام الشبلي. والتفت الإمام إلى أصحابه وقال لهم: من خرج عن ماله كله لله فإمامه أبو بكر، ومن خرج عن بعضه وأمسك بعضه فإمامه عمر، ومن أخذ وأعطى وجمع لله فإمامه عثمان، ومن ترك الدنيا لأهلها فإمامه علي، وكل علم لا يؤدي إلى ترك الدنيا فليس بعلم.

أيها السادة: واستمر الإمام الشبلي مندفعاً نحو العلم حديثاً وفقها ثم ماذا؟ يقول عنه الإمام المناوي: (تفقه على مذهب الإمام مالك وكتب حديثاً كثيراً ثم شغلته العناية عن الرواية).

أسمعتم شغلته العناية عن الرواية، عناية الله وجهته لغير وجهه في طلب المناصب، التقى بولي من أولياء الله يدعى خير النساج وافتتن به وبسلوكه وبحديثه، فقد كان الولي متجرّداً إلى الله، وامتلأ قلبه بحبه وانتبه الشبلي إلى أن ما يسعى إليه ظل زائل، وانتفض من أعماقه انتفاضة دفعته مراحل في طريق الأتقياء، ومنّ الله عليه بجذبة من جذباته، فنزع من قلبه حب الرئاسة واستشرفت نفسه إلى سعادة من نوع آخر، رجع إلى البلدة التي كان حاجب الوالي عليها واعتزل الناس وغير حاشية الملك إلى حاشية أهل الله، فلزم الإمام الجنيد فغرق في المجاهدات والذكر والمحبة الخالصة، تاب على يدي الإمام الجنيد وبايعه على بيع الدنيا وشراء الآخرة، بايعه على ألا يخطر بباله الكون بل يبقى مع المكون، حتى قال عنه المؤرخون: (كانت مجاهداته في بدايته فوق الحد)، والمجاهدة تعني الخوف من الله والأمل في القبول والرجاء في الرضا، وصار ينطق بالحكمة لشدة إخلاصه في العبادة، واسمحوا لي معشر الإخوة أن أنقل لكم بعض حكمه لعل الله تعالى ينقلنا إلى ديوان الأولياء كما نقل الإمام الشبلي:

يقول: (ذكر الله على الصفاء يُنسي العبد مرارة البلاء)، إن أحدكم يقول: توكلت على الله، وهو يكذب عليه، ولو توكل عليه لرضى بفعله.

لا تأمن على نفسك وإن مشيت على الماء حتى تخرج من دار الغرور إلى دار الأمن، إذا كنت قائماً بما أُمرت تاركاً لتكلف ما كفيت فأنت كامل العقل، وإذا كنت بالله متعلقاً لا بأعمالك ، غير ناظر إلى سواه فأنت كامل المعرفة.

حتى إنه تمنى أن يفدي بنفسه أمة سيدنا مُحَّد على من النار، فقال: لو كان لي في يوم القيامة أمر لسألت الله أن يملأ جهنّم مني وحدي لئلا يبقى متسع لغيري لأفدي بعض أمة سيدنا مُحَّد على فرأى في نومه مولانا عزّ وجل يقول له: أما تستحي أن تقول ما قلت، إن كنت تتكرم على خلقي بما يضرك فأنا خالق الكرم وأولى أن أتكرّم عليهم بما لا يضرّني. (أتتكرّم على وأنا خالق الكرم؟).

أيها الأحبّة: ومشى الشبلي يوماً إلى أن جاء مسجد ابن مجاهد أحد علماء عصره فمرّ الشبلي على حلقته فقام إليه ابن مجاهد تعظيماً واحتراماً، فال له أصحابه: أنت لم تقم للوزير لما جاءك! أتقوم للشبلي؟ فقال ابن مجاهد: ألا أقوم لمن يعظمه رسول الله؟ رأيت النبي في النوم فقال: يا بن مجاهد: إذا كان في غد فسيدخل عليك رجل من أهل الجنّة فإذا جاءك فأكرمه. (وها أنا أكرمه لأن النبي أمرني بذلك).

يقول الراوي يا سادة يا كرام: فلما كان بعد شهر رأى ابن مجاهد النبي في المنام ثانية فقال: يا ابن مجاهد أكرمك الله كما أكرمت رجلاً من أهل الجنة، فقلت يا رسول الله: بم استحق الشبلي هذا منك؟ فقال: هذا رجل يصلّي كل يوم خمس صلوات يذكرني إثر كل صلاة ويقرأ: (لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم) أفلا أكرم من يفعل هذاً!.

إخوتي في الله:

وهكذا قضى الإمام الشبلي حياته زهداً ورعاً وحبّاً في الله ورسوله ، وأكبر كرامة له أنه كان مطبّقاً للشريعة موافقاً لله في أوامره ونواهيه ، حتى السنن كان لا يتركها ولو كان مريضاً أشد المرض، وقد قام تلميذه يوضئه في مرض وفاته فنسى التلميذ

تخليل لحيته، يقول التلميذ: فقبض على يدي وأدخل أصابعي في لحيته يخللها فبكيت وقلت: ما تقولون في رجل لم يفته في آخر عمره أدب من آداب الشريعة؟

عاش الشبلي سبعاً وثمانين سنة ومات سنة ٣٣٤ هـ ببغداد وقبره ظاهر يُزار. وهكذا قلبت مع حضراتكم صفحة أخرى من صفحات الخالدين آملاً من الله أن يجعلني في ميزان حسناتهم يوم القيامة، فمن أراد أن يكون معهم هناك فليبق معنا هنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا مُحَد الله الصلاة والسلام عليك (١).



<sup>(</sup>۱) المصادر: أبو بكر الشبلي لعبد الحليم محمود. (صفة الصفوة ۲۷٦/۲) طبقات الصوفية السلمي ۳۳۷.

( \ \ \ )

# الإ<sub>ع</sub>مام محمد النجزاليُ (80 ـ 40 هـ )

الحمد لله الذي زحزح همم الأولياء عن السكون إلى العاجلة، وشرح صدور السعداء لإيثار الآجلة، المنفرد بالكمال والكبرياء والجلال والبقاء والعزّ الذي لانفاذ له، القلوب تعرفه بصنعته والرقاب خاضعة لعزّته، والعقول في تعظيمه حائرة ذاهلة.

أحمده سبحانه وتعالى على ما أسبغ علينا من نعمة الكاملة.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ضمن الربح لمن عامله، وغفر زلات عباده عند المساءله، وقرب أحبابه فعيونهم في خدمته ساهره ، يناجيه كل منهم فيقول:

إلهي بك أستجير ومن يجير سواكا فارحم ضعيفاً يحتمي بحماك يارب قد أذنبت فاغفر ذلتي أنت الجيب لكلّ من نادك

وأشهد أن سيدنا مُحَدًا عبده ورسوله أرسله إلى أمة غافله، ليدمّر حزب الشيطان بالمكافحة والمناضله، فأوضح كل مشكله ، وبيّن حكم كل نازله، حتى أضحت شمس الإيمان مشرقه، ونجوم البهتان آفله.

اللهم صل وسلم وبارك وعظم على سيدنا مُحَد، وعلى آله وصحبه صلاة دائمة متواصله، وسلم تسليما.

#### أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

أحضر وإياكم اليوم مباراة عالمية، ليست مباراة في الرياضة أو الغناء، فهي حرام، تكشف فيه العورات ، ولكنكم لا تعرفون المباريات العلمية التي كانت تسمى المناظرات، ويجتمع لها الناس ويشرف عليها الأمراء وتقام في القصور كالمباريات التي سأحضرها معكم اليوم ، فقد أقيمت في قصر الوزير نظام الملك في منطقة نيسابور.

هذا القصر كان يُدار منه أكثر من نصف بلاد الإسلام، هذه المباريات العلمية أو المناظرات قد تكون في فن من الفنون كالمناظرات النحوية الفقهية وقد تشتمل على أكثر من فن، كما هي اليوم، فمباراتنا اليوم عجيبة حقاً، لأنها مباراة في كل علم.

والمتبارون العلماء جميعاً ضد رجل واحد، أتى هذا القصر للمرة الأولى، حضر العلماء جميعاً ، ووقفوا ضد شاب عمره ثلاث وثلاثون سنة، ولكن اسم هذا الشاب كان قد ملأ الأسماع وسارت بتآليفه الآفاق، كان اليوم الأول للمناظرة في فقه الشافعية أصوله وفروعه، وأوردوا على الشاب غرائب المسائل ، وحضر الوزير نظام الملك وانبهر بأجوبة هذا الشاب، وعجب أكثر عندما أقرّوا للفتى بالإمامة في المذهب ، وبايعوه على رياسة الشافعية في تلك الديار.

وفي اليوم الثاني ناظر علماء الكلام أي العقيدة، في عصر كان العصر الذهبي في العقيدة، كانت مناظرة هائلة استمرت ساعات انتهت بالإقرار له بأنه إمام في العقيدة، وكان اليوم الثالث موعداً لمناظرة في الفلسفة اليونانية، جاء الفلاسفة الذي قرؤوا كتب أفلاطون وأرسطو متعالين شامخين بأنوفهم كأهم يترفعون عن الوقوف أمامه ظانين أنه لم يقرأ فلاسفة اليونان ولا شروح فلاسفة الإسلام، وبدأت المناظرة وما زال الفلاسفة يتضاءلون ويصغرون ويتضاءلون ويصغرون حتى رأوا هذه الفقيه أعرف منهم بمذاهب الفلاسفة وأشد إدراكاً لها، واستمرت المناظرات العامة أياماً قهر فيها هذا الشاب وغلب المناظرين وبويع إماماً على الإطلاق وأعجب به الوزير نظام الملك فقرر تعيينه أستاذاً في الجامعة النظامية الكبرى في بغداد.

لعلّكم تسألون من هذا العالم الشاب؟ وهل كانت له هذه المزايا كلها أم أنت تبالغ وتتخيل! وكيف صارت له هذه المكانة؟

ثقوا - يا إخوتي - إني لا أبالغ ولا أتخيّل ، وإنه أكبر مما ما وصفت لكم، وأنه أحد العشرة الكبار جداً من أرباب العلم، وهو أقدر من لخّص الفلسفة اليونانية ،

وأقدر من ردّ عليها أيدها وقوّاها ثم ضربها ضربة لم تقم لها بعده قائمة أبداً، كيف فعل ذلك؟!

ألّف كتابه ( مقاصد الفلاسفة ) لخّص فيه الفلسفة ووضحها ، فأقبل عليه الفلاسفة ليتتلمذوا على يديه، ثم ألّف كتابه (تمافت الفلاسفة) فكان هذا الكتاب كالضربة القاضية في الملاكمة ، لا يقوم بعدها الخصم أبداً.

وقد انفرد هذا الإمام بميزة لم تكن لسواه، فقد بلغ في العلوم العقلية مرتبة لا تضاهى وصار مدرّساً في الجامعة النظامية في بغداد، وألّف الكتب العظيمة التي انتشرت في الدنيا وهو ما زال بعد على قيد الحياة، ثم وجد أن ذلك كله لم يرض قلبه عن نفسه فترك كل هذا الجاه العلمي العريض وتفرّغ للعبادة والتأمل والتصوّف وألّف كتابه العظيم إحياء علوم الدين كتاب ليس له نظير في التربية الإسلامية.

#### أيها السادة:

أعتقد أنكم قد عرفتم من هذا الإمام الشاب، إنه رباني الأمة بالاتفاق، وقطب عصره بلا منازع ، ومجتهد زمانه وأوانه، سيدنا الإمام الغزالي حجة الإسلام ومع الحلقة ثمانية وسبعين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً أن تترضوا عن سيدنا الإمام الغزالي:

# ر وأرضاه وأرضانا معه.

إخوة الإيمان: كان اسم الغزالي بركة عليه في كل حياته، إذا أن اسمه هو مُحِدّ بن مُحَدّ الغزالي، ولد بطوس سنة ٤٥٠ هـ، وكان والده يعمل بغزل الصوف وإليه نسب الغزالي، ولم يكن والده عالماً ولكنه كان كلما مرّ على حلقات العلم فيه يتأسّى على حاله وجهله ويسأل الله تعالى أن يرزقه ولداً فقيهاً، وإن جلس في درس الوعظ يتمنى أن يرزقه الله ولداً واعظاً.

واستجاب الله له فرزقه ولدين أحدهما: صار أعظم الفقهاء ومجتهد وقته وهو سيدنا الإمام أبو حامد محلً الغزالي، وآخر: اسمه الإمام أحمد من أكبر الوعاظ والصوفية، طغت عليه شهرة الإمام أبو حامد، لكن والدهما أدركته المنية وهما ما يزالان صغيرين.

وكان له صديق صوفي عهد بهما إليه ، فقام بالإنفاق عليهما من مالهما حتى نفذ، ورأى بنور الإيمان أن للفتيين مستقبلاً عظيماً، فقال لهما: قد أنفقت عليكما كل ماكان لكما من مال ، وأنا رجل فقير فأرى أن تلتحقا بمدرسة من هذه المدارس الخيرية لتأويكما وتنفق عليكما، فدخلا المدرسة لأجل السكني والنفقة لا لأجل العلم خاصة، وفي ذلك يقول الإمام الغزالي: . أردنا هذا العلم للدنيا فأبي الله إلا أن يجعله للآخرة .

كانت هذه المدارس يا ناس تعلّم طالب العلم العلوم الشرعية كما هي المدارس الشرعية اليوم كمعهدنا التهذيب والتعليم ومعهد الفتح ومعهد الأمينية ودار الحديث وغيرها، هذه المدارس بناها الأخيار من أهل الخير تقدم للطلاب الفراش والطعام والشراب والكسوة والنفقة والكتب المجانية، وتحمل هموم الطالب وتعلّمهم مع العلم الأخلاق، والعلم بلا أخلاق شر على صاحبه، الجهل خير منه.

وهنا - أيها الإخوة - يبدأ سيدنا الإمام الغزالي مرحلة جديدة من أهمها الدراسة على الشيوخ وأول شيخ تأثر به الإمام الغزالي أيما تأثير إمام الحرمين الجويني ، لازمه مدة طويلة وقلده بعدها وساماً عظيماً بقي حياً ، أبد الدهر

للأجيال اللاحقة، قال: الغزالي بحر مغرق.

وبعد سنوات الدراسة الطويلة التي بلغت الثلاثين سنة قام بالمناظرة العلمية التي تولى على أثرها التدريس في الجامعة النظامية حتى ضربت بعلمه الأمثال وشدّت إليه الرحال، ونال لقب حجة الإسلام.

# إخوتي في الله:

اكتشف الإمام الغزالي بعد أن أصبح إمام الدنيا أن نيته في التدريس الذي كان يمتهنه لم تكن خالصة لوجه الله ، وأدرك أنه هالك إن لم يتدارك نفسه فوقع في صراع بينه وبين التدريس والاعتزال، فأصابه بما يسميه علماء طب النفس بالحبسة الكلامية أو عقال المدرس، وتلك حالة يبلغها المرء حينما يتراوح بين أمرين كلاهما صعب عليه تحقيقه، فأقفل الله عليه لسانه، فكان لسانه لا ينطق بكلمة ، وتداعى بالمرض النفسي فحار به الأطباء، فدبر السفر إلى الشام وتلطف بالحيل ليخرج من بغداد، فرحل إلى الشام ودخل مدينتنا دمشق أثناء مروره إلى بيت المقدس ، عكف في قبة الصخرة وأغلق عليه بابما ، ثم عاد إلى دمشق إلى الجامع الأموي وسكن الزاوية الغربية التي سميت باسمه.

اعتزل الناس ولم يعرّف بشخصه للناس ، ولازم الخلوة والرياضة والمجاهدة عشر سنوات، يذكر الله ويتعبده كما يفعل الصوفية، وفي هذا المكان الأموي ألّف كتابه العظيم إحياء علوم الدين.

وكان يدخل الجامع بزي العوام حتى لا يعرفه أحد، عشر سنوات، ومرة دخل فرأى قروياً يسأل العلماء عن فتوى، ويدور عليهم من حلقة إلى حلقة، فلم يعرفوا جوابحا، فناداه الإمام الغزالي وسأله: ما مسألتك؟ فنظر إليه الرجل وقال: المفتون لا يعرفوها أفتعرفها أنت؟ قال: هاتما، فألقاها عليه، فأجابه الإمام الغزالي عليها، فطار بحا الرجل إلى المفتين ومرّ على الحلقات وقال لهم: العامي يعرف جوابحا وأنتم لا تعرفون، فأخبرهم عنه، فقاموا إليه جميعاً وحلّفوه ليعرفوا من هو، فقال لهم بتواضع: محجّد الغزالي، فقامت قائمة القوم فرحاً واحتفلوا به وسألوه أن يعقد لهم مجلساً من الغد، فبحثوا عنه في الغد فلم يجدوه ، لأنه كان قد هرب في

الليل ليحج إلى بيت الله الحرام ويكتسب من بركات سيدنا مُحَّد ﷺ.

ثم عاد إلى وطنه بغداد، عاد بقلب جديد ونور جديد، عاد ليصرّح لكل من حوله: أن الصوفية هم السالكون لطريق الله خاصة، وأن طريقهم أقرب الطرق إلى النبي، وأخلاقهم أزكى الأخلاق، لأن جميع حركاتهم وسكناتهم في ظاهرها وباطنها مقتبسة من نور مشكاة النبوة، وليس وراء نور النبوة على وجه الأرض نور يستضاء به.

وماذا يقول القائلون في طريقة أول شروطها تطهير القلب بالكلّية عما سوى الله، ومفتاحها هو استغراق القلب بالكلّي لذكر الله، وآخرها الفناء بالكلية لله تعالى. يقول الإمام الغزالي في رسالته: أيها الولد: خلاصة العلم أن تعلم أن الطاعة والعبادة ما هي، واعلم أنهما متابعة الشارع في الأوامر والنواهي بالقول والفعل، فالعلم والعمل بلا اقتداء الشرع ضلالة.

كانت أيام الغزالي في الخلوة قد علمته الإخلاص، كانت حاله كحال سيدنا رسول الله على حين كان يقبل على جبل حراء فيخلوا إلى ربه يتعبّد حتى قالت فيه العرب: إنّ مُحَدًا عشق ربه.

عاد الإمام الغزالي بهذه الروح الشفافة لينشر العلم مع الإخلاص ويصلح به نفسه والناس، عقد مجلسه ببغداد وأملى الإحياء على تلامذته ، لكنه لم يستمر هذه المرة في بغداد لأنه استقال وعاد إلى بلده طوس ، فأنشأ بها تكية ومدرسة وبقي في الذكر والعبادة والتعليم وحفظ الأحاديث الصحاح التي لو قدّر له أن يعيش لأعاد نظره في الإحياء ثانية، لكن تلميذه فوجئ به يوم الاثنين بعد أن صلّى الصبح يقول: إلى بالكفن فأخذه وقبّله ووضعه على عينيه وقال: سمعاً وطاعة للدخول على الملك ، ثم مدّ رجليه واستقبل القبلة ومات.

مات سنة ٥٠٥ هـ بعد أن صار قطب الوجود. يقول العارف بالله سيدنا أبو الحسن الشاذلي في: رأيت النبي في المنام ومعه سيدنا موسى وسيدنا عيسى وهو يباهى بالإمام الغزالي ويقول: أفي أمتكما حبر مثل هذا؟ قالا: لا.

لا مثيل للإمام الغزالي لا هنا ولا هناك ، لا على الصعيد العربي ولا الغربي، لقد كان نسيج وحده، فمن أراد أن يلتقي به مع الحبيب الأعظم هناك، فليبق معنا هنا، وما أدراك ما هنا؟ هنا مدرسة سيدنا محملاً الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إليه، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله الصلاة والسلام عليك.

صدالله عليكر وسيرم

المصادر رجال من التاريخ الشيخ الطنطاوي رحمه الله البداية والنهاية ١٧٣/١ اتحاف السادة المتقين ٦/١ سير أعلام النبلاء ج ١٩/

# (779)

# سيدنا عبد القادر الجيلانيُ (۱۲۵هـ ـ ۱۲۵هـ)

الحمد الله الذي تفرّد بالعزّ والجلال، وتوحّد بالكبرياء والكمال، تفضّل على المطيعين بلذيذ الإقبال، نعّمهم في الدنيا بمعرفته وخدمته، وأكرمهم في العقبي برؤية وجهه ، فلهم النعيم في الحال والمآل.

وأملى للعصاة بإدامة النعم فظنّوا الإمهال إهمال، سبقت قسمته فما يغني الاحتيال، فتذلل بين يدي مولاك أيها الفقير، واقرع الباب بدوام الابتهال، فهو الحكم الرؤوف الرحيم الذي لا تخيب لديه الآمال.

وأشهد أنّ لا إله إلا الله وحده لا شريك له، لا نفاد لملكه ولا زوال، يعلم ما أضمره العبد من السر وأخفى منه ما لم يخطر على بال.

وأشهد أنّ سيدنا مُحِدًا عبده ورسوله الذي أيّده بالمعجزات الظاهرة والآيات الباهرة وزينه بأشرف الخصال ، ورفعه إلى المقام الأسنى فكان قاب قوسين أو أدنى وآتاه الجمال.

اللهم صلِّ وسلم وبارك وعظم على سيدنا ومولانا مُحَدِّ وعلى آله وأصحابه صلاة دائمة بالغدو والآصال، وسلم تسليما.

## أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام

من منا لا يعرف ملك الزمان، وإمام المكان، من منا اليوم لا يعرف القائم بأمر الله والوارث بكتاب الله، من منا لا يعرف نائب سيدنا رسول الله والوارث بكتاب الله، من منا لا يعرف نائب سيدنا رسول الله والور؟ سأزور معكم قطب زمانه وسيد أوانه الذي كان درسه ببغداد يحضره سبعون ألف رجل كلهم تابوا على يديه.

سأدخل معكم على مجلس ما دخله عبد إلا جعله الله تقياً نقياً صالحاً مهديّاً، فهل أنتم مستعدّون؟ إن لم تكونوا مستعدّين فإني لا أستطيع أن أتأخر عنه، لأنني طالما تمنيت زيارته من صغري عندما كان والدي رحمه الله يحدّثني عنه. تعالوا لنسمع كلمة من فمه الطاهر ما قالها أحد من الأولياء ولا الأبدال ولا النقباء ولا النجباء ولا الأقطاب، ما قالها إلا هو، ها هو يقول: قدمي هذه على رقبة كل ولي الله.

أتدرون ماذا فعل الأولياء كلهم في عصره؟ أتدرون ماذا فعل سيدي أحمد الرفاعي، وسيدي الشيخ رسلان الدمشقي وسيدي أبو مدين الغوث أمام مريديهم، لقد مدّ كل منهم عنقه وقال: على رقبتي، فاستغرب المريدون الجالسون مع سيدي أحمد الرفاعي في العراق، وسيدي الشيخ رسلان بدمشق، وسيدي أبي مدين الغوث في المغرب، سألوا ساداتنا الأولياء هؤلاء فقال كل منهم: الآن ببغداد الشيخ عبد القادر الجيلاني قال:

قدمي هذه على رقبة كل ولي لله، فمددنا أعناقنا تصديقاً لكلامه.

## أيها الإخوة الكرام:

أرحب مع حضراتكم بقطب الأولياء الكرام ، وشيخ المسلمين والإسلام ، ركن الشريعة وعلم الطريقة ، وموضح أسرار الحقيقة ، حامل راية علماء المعارف والمفاخر ، شيخ الشيوخ ، وقدوة الأولياء العارفين الأكابر أستاذ الوجود أرحب بسيدي وجدي الشيخ عبد القادر الجيلاني بن أبي صالح موسى بن عبد الله بن يحيى الزاهد بن محمد داود بن موسى بن عبد الله بن موس الجون بن عبد الله المحض بن الحسن المثنى بن سيدنا الحسن بن سيدتنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا محمد الله عبد الله .

عبدك فوق المعالي رتبة وله الحقائق والطرائق في الهدى وله الخقائق والطرائق في الهدى وله الفضائل والمكارم والندا وله التقدم والمعالي في العلا غوث الورى غيث الندى نور الهدى قطع العلوم مع العقول فأصبحت ما في علاه مقالة لمخالف

وله المحارف كالكواكب تزهر وله المعارف كالكواكب تزهر وله المناقب في المحافل تنشر وله المراتب في المحافل تنشر وله المراتب في النهاية تكثر بدر الدجى شمس الضحى بل أنور أطوارها من دونه تتحير فمسائل الإجماع فيه تسطر

ومع الحلقة تسعة وسبعين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن إمامنا سيدي عبد القادر الجيلاني.

# رهي وأرضاه وأرضانا معه

#### إخوة الإيمان:

ولد جدي سيدنا عبد القادر بجيلان من طبرستان (١) سنة ٤٧٠ هـ وقدم بغداد شاباً سنة ٤٨٨ هـ، وتفقّه حنبلياً على القاضي أبي سعدة المخرِّمي (ت ٥١٣ هـ) وغيره حتى أحكم الأصول والفروع والخلاف المذهبي ، ولازم الأدب على أبي زكريا التبريزي والإمام حماداً بن مسلم الدبّاس (الذي انتهت إليه تربية المريدين ببغداد وانعقد عليه الإجماع ، لأنه من أهل الكشف) لازم عليه الخلوة والرياضة والسياحة والمجاهدة والسهر والمقام في الصحراء، وأخذ عليه علم الطريق.

ثم إن الله تعالى أظهره للخلق وأوقع له القبول العظيم وعقد مجلس درسه سنة ٥٢١ هـ، وأظهر الله الحكمة على لسانه، وبدأ يصنّف في الفروع والأصول.

<sup>(1)</sup> تحت مدائن كسرى.

وقوي بالاشتغال بالتدريس حتى نقلوا عنه (الطبقات الكبرى للشعراني) فقالوا: "كان يتكلم في ثلاثة عشر علماً وكانوا يقرؤون عليه في مدرسة درساً من التفسير، ودرساً من الحديث، ودرساً من الحديث، ودرساً من الحديث، وكانت القراءة عليه طرفي النهار في التفسير وعلوم الحديث، والمذهب والأصول والنحو. وكان يقرأ بالقراءات بعد الظهر، ويفتي على مذهب الإمام الشافعي والإمام أحمد بن حنبل وكانت فتواه تُعرض على العلماء بالعراق فتعجبهم أشد الإعجاب. رفع إليه مرة سؤال: في رجل حلف بالطلاق الثلاث أنه لابد أن يعبد الله عز وجل عبادة ينفرد بما دون جميع الناس في وقت تلبسه بما، فماذا يفعل من العبادات ؟! فأجاب على الفور:

ـ يأتي مكة ويخلَّي له المطاف ، ويطوف سبعاً وحده (سبعة أشواط) وينحلّ يمينه.

فأعجب علماء العراق ، وكانوا قد عجزوا عن الجواب عنها .حتى غدا إمام الحنابلة ، وشيخهم في عصره .

يبدأ درسه بختم القرآن كاملاً بين أصحابه ، ثم يلقي درساً يفهمه مريدوه ، وتزاحم عليه الناس حتى ضاقت عليه مدرسته فخرج منها إلى سور بغداد ، يستند إلى جدار مدرسته ليلقي درسه والناس بين يديه ، فإذا دخل وقت الصلاة صلّى بحم الفريضة إماماً ، أتعرفون ماذا كان يفعل بعد الدرس كل ليلة ، كان في يأمر كل ليلة بمد البساط ، ويأكل مع الأضياف ويجالس الضعفاء ، ويصبر على طلبة العلم، لايظن جليسه أن أحداً أكرم عليه منه ، ويتفقد من غاب من أصحابه ويسأل عن شأنهم ، ويحفظ ودهم ، ويعفو عن سيئاتهم ، ويصدق من حلف له ، ويخفي علمه فيه (قلائد الجواهر) .

يحدّثنا سيدنا عبد القادر فيقول: كانت تأتيني الإلهامات في المنام، كنت أؤمر وأُنهى في النوم واليقظة وكان يغلب على الكلام ويزدحم على قلبي إن لم أتكلّم به،

وكان يقول: أراد الله مني منفعة الخلق، فقد أسلم على يدي أكثر من خمسمئة ، وتاب على يدي أكثر من مئة ألف. ففاق أهل زمانه في علوم الدين وكانت له القدم الراسخة في التصوف حتى عرفت طريقته بالقادرية. وسبب إقبال الناس عليه أن طريقته كانت سهلة على المسلم ومفهومه وتتفق مع روح الإسلام، حتى أشاد به علماء الأمة منهم ابن كثير الدمشقي لقيامه بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وزهده ومكاشفاته وورعه وصلاحه، كما تأثر به ابن تيمية (الذي كان يحمل على شطط الصوفية) وقال عن طريقته: إنما الطريقة الشرعية الصحيحة، فما هي هذه الطريقة التي أشاد بها العلماء؟

أريدكم - أيها الإخوة - أن تعرفوا أن سيدنا الشيخ عبد القادر هو أوّل من نادى بالطرق الصوفية وأسسها وكان يقول: إن التصوّف من الصفاء من أدران النفس الأمّارة بالسوء، وأنّه الصّدق مع الحق وحسن الخُلق مع الحَلق. فعنده التصوف هو الأخلاق، من زاد عليك بالأخلاق فقد زاد عليك بالتصوّف، والصوفي يجب أن يكون في كلّ أحواله على ثلاثة أمور: أمر يمتثله، ونمي يجتنبه، وقَدَرٌ يرضى به. فهذه الثلاثة يجب على الصوفي القادري أن ينطبع بما ليزهد في الدنيا ويفنى عنها.

يقول سيدنا الإمام الشعراني عنه: "كانت طريقته التوحيد وصفاً وحكماً وحالاً وتحقيقه الشرعَ ظاهراً وباطناً "

والمتصوّف لا ينبغي أن يخترع لنفسه عبادات وصلوات لم يكتبها الله تعالى عليه، يعني باختصار: التصوف عند سيدي عبد القادر أن يلتزم الصوفي الكتاب والسنة

التزاماً حرفياً، فكل حقيقة يتصف بها الصوفي لا تشهد لها الشريعة الغرّاء فهي زندقة.

واسمعوا إليه وهو يقول " طِرْ إلى الحق عز وجل بجناحي الكتاب والسنة ، ادخل عليه ويدك في يد الرسول في اجعله وزيرك ومعلمك ، دع يده تزينك وتمشطك وتَعْرِضُك عليه " . ويقول منكراً على من يعتقد أن التكاليف الشرعية تسقط عن السالك في حال من الأحوال : " ترك العبادات المفروضات زندفة ، وارتكاب المحظورات معصية ، لا تسقط الفرائض عن أحد في حال من الأحوال "(الفتح الرباني ١١)

" اتبعوا ولا تبتدعوا ، وأطيعوا ولا تخالفوا " (الطبقات الكبرى للشعراني ١٢٩) وأريدكم اليوم أن تحفظوا الوصايا السبعة التي كانت تقوم عليها الطريقة القادرية:

- ١- مجاهدة النفس عن هواها.
  - ٢ التوكل على الله.
  - ٣- حسن الخلق مع الناس.
    - ٤- الذكر لله تعالى.
    - ٥- الصبر على قضائه.
      - ٦- الرضى بقدره.
    - ٧- الصدق في كل أمره.

وأنا أسأل أليست هذه الوصايا السبعة من عيون الشريعة الغرّاء؟ أليس هذا هو مقام السالكين إلى الله؟ إن سيدنا الشيخ عبد القادر يريد من المريد عنده أن يكون عبد الأمر الإلهي وليس عبد هواه، يريد ما يريده الله تعالى، لا ما تريده نفسه الأمارة بالسوء، هذا هو عين التوحيد، لذا كان في يقول لمريديه: الخلق حجابك عن نفسك، ونفسك حجابك عن ربك، ما دمت ترى الخلق لا ترى

نفسك، وما دمت ترى نفسك لا ترى ربك.

## إخوتي في الله:

بهذه الشفافية الشرعية، وبهذه الروح النورانية وصل سيدنا عبد القادر الجيلاني إلى الولاية القطبية ، وظهرت الكرامات على يديه ، والتي قال عنها الفقيه الحنبلي ابن قدامة (7.7 - 7.7 = 1.00) لم أسمع عن أحد يحكى عنه من الكرامات أكثر مما يحكى عن الشيخ عبد القادر، ولا رأيت أحداً يعظّمه الناس للدين أكثر منه.

وقال عنه سيدنا العز بن عبد السلام الفقيه الشافعي : "ما نقلت إلينا كرامات أحد بالتواتر إلا الشيخ عبد القادر"

وقال سيدنا الإمام النووي (في كتابه بستان العرفين): "ما علمنا فيما بلغنا من الثقات الناقلين كرامات الأولياء أكثر مما وصل إلينا من كرامات القطب شيخ بغداد محيى الدين عبد القادر الجيلي رضى الله عنه، ...."

جلس جماعة يتحدثون أن الذباب لا يقع على سيدنا الشيخ عبد القادر، فأتاه واحد منهم يسلّم على الشيخ في مجلسه فالتفت إليه مولانا الشيخ عبد القادر وقال أخر: له: إيش يعمل عندي الذباب، لا دبس الدنيا عندي ولا عسل الآخرة. وقال آخر: كنت وأنا شاب أقرأ النحو وأسمع الناس يصفون حُسن كلام الشيخ عبد القادر، فكنت أريد أن أسمعه ولا يتسع وقتي فاتفق أي حضرت يوماً مجلسه فلما تكلم لم أستحسن كلامه ولم أفهمه وقلت في نفسي: ضاع اليوم مني، فالتفت إلى ناحيتي فقال: ويلك تفضّل النحو على مجالس الذكر وتختار ذلك؟ اصحبنا نصيرك سيبويه فقال: ويلك تفضّل النحو على مجالس الذكر وتختار ذلك؟ اصحبنا نصيرك سيبويه (الله يفتح عليك ببركتنا).

وجاء حفيد الوزير بن هبيرة إلى جدّه الوزير يستأذنه أن يزور مولانا الجيلاني فأذن له وقال: خذ هذا المبلغ من الذهب وأعطه للشيخ، فلما نزل مولانا الجيلاني عن المنبر يوم الجمعة سلّم عليه حفيد الوزير، وتحرّج من دفع الذهب إليه أمام الناس، فقال: هات ما معك ولا عليك من الناس وسلّم لي على الوزير. أمطرت السماء مرة

وهو يعطي الدرس فتفرق بعض أهل المجلس ليتقوا المطر ، فرفع رأسه وقال : أنا أجمع عليك وأنت تفرق على حاله يقع خارج المدرسة ولا يقطر على المجلس قطرة واحدة .

كان أحد شيوخ الصوفية الكبار وهو الشيخ عمر السهروردي يشتغل بعلم الكلام في شبابه وكان عمه يزجره ، فأتيا يوماً إلى الإمام سيدي عبد القادر فشكى عمه للإمام ابن أخيه وأنه مشتغل يعلم الكلام . فنظر سيدنا عبد القادر إليه وسأله عن الكتب التي قرأها . (فلم تعجبه) قال فمر بيده المباركة على صدر السهروردي ، يقول فوالله مانزعها وأنا أحفظ من الكتب لفظة . وأنساني الله مسائلها وأقرَّ الله في صدري العلم اللدي في الوقت العاجل وقمت بين يديه وأنا أنطق بالحكمة وقال لي: يا عمر أنت آخر المشهورين في العراق .

وقال رجل يدعى الجباني: كنت أسمع كتاب حلية الأولياء على ابن ناصر، فرق قلبي وقلت في نفسي أشتهي أن أنقطع عن الخلق في زاوية وأشتغل بالعبادة، ومضيت وصليت خلف الشيخ عبد القادر فلما صلى جلست بين يديه فنظر إلي وقال: إذا أردت الانقطاع فلا تنقطع حتى تتفقه وتجالس الشيوخ وتتأدب بحم، فحينئذ يصلح لك الانقطاع، وإلا فتمضي وتنقطع قبل أن تتفقه وأنت فريخ ما ريشت، فإن أشكل عليك شيء من أمر دينك تخرج من زاويتك وتسأل الناس عن أمر دينك، ما أحسن صاحب الزاوية أن يكون كالشمعة يستضاء بنورها.

ودخل عليه الإمام علي بن الهيتي فوافاه فوق سطح مدرسته يصلّي الضحى فنظر إلى الفضاء فوجد أربعين صفاً من الأولياء واقفين في كل صف سبعون رجلاً، فقلت لهم: ألا تجلسون؟ فقالوا: لا نجلس حتى يقضي القطب صلاته ويأذن لنا فإن يده فوق يدينا وقدمه على رقابنا ،

ولما سلّم الإمام أقبل القوم يسلمون عليه ويقبلون يديه ،

يقول: (ابن الهيتي ) ما وجد الإمام عبد القادر في مكان إلا و يقول سيدنا عبد

القادر إلى :خرجت في بعض سياحتي إلى البرية ومكثت أياماً لا أجد ماءً فاشتد بي العطش فإذا بغمامة تظللني وينزل علي منها شيء يشبه الندى حتى ترويت ، ثم رأيت ، نوراً أضاء حولي ، وبدت لي صورة ونويت منها : ياعبد القادر أنا ربك ، وقد حللت لك المحرمات ، فقال سيدنا عبد القادر : أعوذ بالله من الشيطان الرجيم فإذا بذلك النور ظلام ، وتلك الصورة دخان ، وإذا هو إبليس ، وإذا بإبليس يجيبه: باعبد القادر نجوت مني بعلمك ، وبحفظ ربك ، وصدقك في أحوال منا زلاتك ، ولقد أغويت بمثل هذه الواقعة سبعين من أهل الطريق .

وسئل الإمام الجبلاني بم عرفت أنه شيطان ، فقال بقوله : قد حللت لك المحرمات .

لكن حدثاً أَجَلّ وقع للإمام أثناء وجوده في الدرس . فقد اعتدى كافر في الهند على امرأة مسلمة يريد هتك عرضها ، وكانت المرأة تسمع عن كرامات سيدنا الجيلاني ، فنادت : اللهم أنجدني بالجيلاني يا جيلاني الغوث الغوث ، وإذا بالإمام في الدرس يتناول فردة قبقابه فيرمها نحو الهند فيقتله ، وهكذا يثبت لنا حديث البخاري "وما زال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصره به ، ويده التي يبطش بها ..."

#### معشر الإخوة :

عاش جدي الجيلاني تسعين سنة فلما حضره الأجل أوصى ولده ومن حوله فقال: عليك بتقوى الله وطاعته ، ولا تخف أحداً ولا ترجه ، وكل الحوائج كلها إلى الله عز وجل واطلبها منه ، ولا تثق بأحد سوى الله عز وجل ، ولا تعتمد إلا عليه سبحانه: التوحيد . التوحيد . التوحيد . التوحيد . مروا بأخبار الصفات كما جاءت ، الحكم يتغير والعلم لا يتغير والعلم لا يتغير ، الحكم ينسخ والعلم لا ينسخ ، لا تبغض علم الله بحكمه .

ثم قال : قد حضر عندي غيركم فوسعوا لهم و تأدبوا معهم ، ههنا زحمة عظيمة ، ولا تضيقوا عليهم المكان ، وصار يمد يده ويرفعها وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته،

هو ذا أجي إليكم ، استعنت بلا إله إلا الله مُحَّد رسول الله فَحَّد وسول الله فَحَد وسول الله عَلَيْ ، وانتقل إلى جوار الله سنة ٥٦١ هـ وشيعه أهل بغداد وخلق لا يحصون من الأبدال والأولياء الغائبين والحضار ، ودفن هناك في مدرسته ، فمن أراد أن يجتمع به هناك ، فليبق هنا ، وما أدراك ما هناك ، هنا مدرسة سيدنا مُحَدَّ الله •

صدالله عليك وسيلم

• مصادر خطبة سيدنا عبد القادر:

<sup>.</sup> رجال الفكر والدعوة في الإسلام أبو الحسن الندوي دار ابن كثير ص ٢٣٥

<sup>.</sup> قلائد الجواهر في مناقب سيدنا عبد القادر الجيلاني مُجَّد بن يحيى الشافعي الحنبلي

<sup>.</sup> طبقات الحنابلة لابن رجب

<sup>.</sup> إمام الحنابلة وتاج الأولياء مُجَّد سليمان الطيب

<sup>.</sup> سير أعلام النبلاء ٢٠ ٢٩ ٤٣٩

( ٦٧٠ )

# الإ<sub>م</sub>هام أحمد الرفاعثي ( ١١٥ ـ ٥٧٨ هـ )

الحمد لله الصبور الشكور، العلي الكبير السميع البصير العليم القدير، شملت قدرته كل مخلوق، وجرت مشيئته في خلقه بتصاريف الأمور، قدّر مقادير الخلائق وآجالهم وكتب آثارهم وأعمالهم وقسم بينهم معايشهم وأحوالهم، وجعل منهم الأنبياء والعلماء والأولياء والعامة، وأعطاهم ما يشاؤون ومنحهم ما يريدون فهو (يختص برحمته من يشاء) وهو العزيز الغفور.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له إله جل عن الشبيه والنظير، وتعالى عن الشريك والظهير ليس كمثله شيء وهو السميع البصير.

وأشهد أنّ سيدنا مُحِدًا عبده ورسوله وخيرته من بريته ، وصفوته من خليقته، وأمينه على وحيه أعرف الخلق به وأعلاهم عنده منزلة وأوسعهم عنده شفاعة، بعثه إلى الإيمان مناديا، وإلى الجنة داعيا وفي مرضاته ساعيا وبالمعروف آمرا وعن المنكر ناهيا فبلّغ رسالاته ربه وصدع بأمره وقام لله بالصبر والشكر حق القيام حتى بلغ رضاه.

اللهم صل وسلم وبارك وعظم على هذا النبي الكريم والسيد السند الرؤوف الرحيم سيدنا ومولانا محبَّد ، وعلى آله وأصحابه وأتباعه وأنصاره وكل من وحد الله وعرّف به ودعا إليه ، وسلم تسليماً كثيراً.

#### أما بعد: فيا معشر السادة الكرام:

قلما يجتمع المسلم في عصره بالأولياء أو يلتقي بهم، واليوم أدعوكم لا لنلتقي بولي، بل بسيد الأولياء بل هو أحد الأقطاب الأربعة الذي أجمعت الأمة على جلالته، وأنهم أركان الولاية العظمى، أدعوكم لتكتحل أعيننا بمرأى الإمام القدوة

العابد الزاهد شيخ العارفين، رجل من أحفاد الحبيب الأعظم، نلتقي لنقبّل يد سيدنا أبي العباس مولانا تاج الأولياء سيدنا الشيخ أحمد الرفاعي هذا، ومع الحلقة اثنان وهما المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام الشيخ أحمد الرفاعي.

#### ره وأرضاه وأرضانا معه

إخوة الإيمان: ولد مولانا الإمام أحمد بن علي بن أحمد بن رفاعة الرفاعي الحسيني في منطقة واسط في أرض العراق فرّج الله تعالى عنها سنة ٥١٢ هـ، لأن والده قدم به من المغرب وسكن تلك البطائح العراقية، وتزوج بأخت منصور الزاهد، ورزق منها الشيخ أحمد و إخوته لكن والده توفي وأمه حامل به، فرباه خاله الشيخ منصور وكان من مشايخ الصوفية، وهو أوّل شيخ للإمام الرفاعي في سلسلة الشيوخ الرفاعية ، وهي سلسلة تتضمن خمسة عشر إماماً تنتهي بأمير المؤمنين جدي وسيدنا على كرّم الله وجهه.

فلما نشأ تفقّه على المذهب الشافعي وقرأ القرآن وظهرت أمارات النجابة والولاية عليه منذ صغره، نشأ يعمل بجمع الحطب ويبيعه للأرامل. مرّ به جماعة من الأولياء في صغره فنظروا إليه وهو يجمع الحطب فقال أحدهم: لا إله إلا الله مُجَّد رسول الله ظهرت هذه الشجرة المباركة، فقال الثاني: عمّا قليل يكثر ثمرها ويشرق قمرها، فقال الثالث: عما قليل يرى الناس منها العجب ويكثر نحوها الطلب، فقال الرابع: عن قليل يعلو شأنها ويظهر برهانها.

#### معشر الإخوة الكرام:

صدقت فراسة الأولياء وتحققت بشاراتهم إذ أن الفتى الهاشمي الحسيني أخذ بالزهد والعبادة على يد خاله حتى رق قلبه وعلا قدره، وكان ورده الاستغفار والصلاة والسلام على النبي المختار، زهد بالطعام والشراب حتى كان يأكل كل

يومين أُكله ، وكان له ثوب واحد إذا اتسخ نزل الشط كما هو وهو يلبسه يغسله ويفركه عليه، ثم يقف في الشمس حتى يجف.

وإذا دعا أصحابه قدّم له التمر الفاخر، وينقى له التمر الرديء ويقول: أنا أحق بالدون.

يقول لأصحابه: أقرب الطريق إلى الله الانكسار بعد الذل والافتقار، تعظم أمر الله، وتشفق على خلق الله، وتقتدي بسنة رسول الله على الله،

وكان لا ينظر إلى الأمراء ولا يقوم لهم ويقول: النظر في وجوههم يقسي القلوب. وكان من رقة قلبه لا يسمح بقتل نملة، يقول أصحابه: إن هرّة نامت على كم سيدي أحمد ونودي بإقامة الصلاة فقص كمه وما أزعجها فلما انتهت الصلاة وقامت الهرّة عاد ووصله ثانية وقال: عاد الكم كما كان.

وكان له ولأصحابه مجالس للسماع يصير لهم فيها أحوال عجيبة ينزلون في التنور وهو يتضرّم ناراً. فإذا قاموا إلى الذكر والإنشاد يذكرون الله تعالى على النار إلى أن تنطفئ. ومرة دعي وهو ما زال شاباً بعد مع شيخه ابن القارئ ومعه إخوانه إلى طعام، فلما أكلوا بدأ الإنشاد مع قرع الدف فلما طاب القوم وتواجدوا وثب سيدنا أحمد بن الرفاعي فجأة وثقب الدف وكسره، فالتفت الناس إلى شيخه ابن القارئ وقالوا: انظر ما فعل تلميذك، فقال لهم الشيخ: اسألوه فإن أجاب بجواب مقنع وإلا ضمنت لكم الدف، فسألوه : لم كسرت الدف؟ فقال: اسألوا المنشد عما خطر بباله؟ فقال: إني كنت البارحة عند قوم يشربون فسكروا وتمايلوا كتمايل هؤلاء المشايخ فخطر لي أن هؤلاء كهؤلاء، فلم يتم خاطري حتى قام هذا الفتى وكسر الدف، فعند ذلك نحض المشايخ إلى سيدنا أحمد وقبّلوا يده.

إخوتي في الله: لم يؤلف الإمام كتاباً ، ولكن تلاميذه جمعوا أقواله في كتب أربعة ، ذكر فيها موضوع الطريقة الرفاعية وآداب المريد وأخلاق الصوفية وخاصة في كتابه البرهان. والتصوف عنده أساسه احترام الشريعة أولاً وأخيراً ، والطرق التي تخالف

الشريعة زندقة، ما لم تشرق مناهجها بنور علم النبي وعمله فهي باطلة. فطريق الحق هو طريق النبي، والصوفي المتبع هو الذي يعظم شأن النبي لأنه الداعي إلى الله، والمخبر عنه، وهو باب الحضرة الرحمانية، ومن اتصل به اتصل، ومن انفصل عنه انفصل.

والتصوف الحق لا يأخذ بالرأي فما هلك من هلك إلا بالرأي، والتصوف لا يحكم فيه بالرأي إلا في المباحات. والأساس في الطريقة الرفاعية المحمدية إحياء السنّة، والصوفي على الدين ما دام على السنّة، فمن حاد عنها ذلّ عن الطريق.

والطريق عنده: أن تقول آمنت بالله ووقفت عند حدود الله وعظّمت ما عظّم الله والطريق عنده: أن تقول آمنت بالله ووقفت عند حدود الله وعظّمت ما عظم الله والرفاعية يقولون: من لم يعرف أدب الظاهر لا يؤتمن على أدب الباطن، وكل الآداب منحصرة في متابعة النبي قولاً وفعلاً وحالاً وخلقاً.

فالطريقة الرفاعية هي نفسها طريقة الإمام الجنيد يزيد عليها مجلس الذكر والإنشاد بما نعرفه اليوم بالحضرة ، والحضرة أمر من المباحات لا يطلق عليها حلال ولا حرام إلا إذا اقترن بها ما يخالف الشرع المطهّر كاختلاط الجنسين والعياذ بالله. أما إذا كان مجلس الذكر ليس فيه محرّم فهو مباح، يقوم فيه الذاكرون بالذكر قياماً متأوّلين آية من كتاب الله تعالى: (الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم) يذكرون الله بالاسم المفرد ، ويهيّجون الذاكرين بالإنشاد الديني والتوحيد ونبينا علي يقول: (مرمن سنّ في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة) وهذا مجلس لا يغتاب فيه أحد، ولا يذكر فيه أحد إلا الله ورسوله .

ومرّة قام الذاكرون للذكر وإذا بالمجلس طفل لأحدهم نائم، فطاب السماع وأخذ القوم الحال فداس بعضهم على الطفل حتى مات ، فلما انتهى الليل رفع الخادم الغطاء والفرش فوجد الطفل ميتاً ، فأخبروا مولانا الرفاعي الذي قام من فوره إلى الطفل وبسط خرقة وصلّى ركعتين ثمّ مدّ يده يدعو، فلما انتهى نادى على الطفل يا فلان أقعد بإذن الله ثم أمرَّ يده المباركة عليه فقام كأن لم يكن به شيء.

لقد سمع أصحابه من الكرامات للإمام بما لم يشك أحد أن الإمام بلغ مبلغاً عظيماً من الولاية. جاءه مرة ضيف فقال له: لي عشرون يوماً لم أذق طعم الأكل، فقال: تمتى عليّ، فقال: أشتهي إحدى هذه الإوزات الطائرة، يقول الراوي: رفع سيدنا الإمام أحمد يديه وقال: يا رب عجّل بشهوة الرجل، قال: فوقعت الإوزة مشوية بين يدي الشيخ بإذن الله تعالى، ومدّ سيدنا الرفاعي إلى حجرين كانا إلى جانبه فأمسك بهما فإذا هما رغيفان ساخنان بإذن الله تعالى، فأكل الضيف وشرب، ثم أخذ مولانا الرفاعي عظام الأوزة وجمعها مع ريشها وقال: أيتها العظام المتفرّقة والأوصال المتقطعة اذهبي وطيري بأمر الله تعالى ببسم الله الرحمن الرحيم، فعادت الإوزة حيّة وطارت في الجو.

وكان بعض أصحاب الإمام يراه في المنام في مقعد صدق، رأى ذلك مراراً ولم يخبره بهذه الرؤية فصدف مرة أن حضر عند مولانا الرفاعي في البيت فسمع امرأته تسفه عليه وتؤذيه، بل رأى الزوجة تضرب الإمام على أكتافه وهو ساكت. فانزعج الرجل وخرج من عنده، وأخبر إخوان الشيخ: أيفعل بالشيخ كذا وأنتم سكوت! فقال بعضهم: مهرها خمسمئة دينار وهو فقير. فمضى الرجل وأحضر الخمسمئة دينار وأتى بما إلى الشيخ الرفاعي فقال: ما هذا؟ قال الرجل: مهر هذه الشقية التي فعلت بك كذا وكذا، فتبسم مولانا الرفاعي وقال: لولا صبري على ضربها ولسانها ما رأيتني في مقعد صدق (عند مليك مقتدر).

أيها الأحبة والصحب: أعظم كرامة لمولانا الرفاعي التقاءه بسيدنا مُحَد الله الروضة المطهرة، فقد كان الإمام لا يَفْتُرُ عن الصلاة والسلام على سيدنا مُحَد الله وكان وهو في العراق يرسلها طيبة عطرة، طاهرة زكية إلى الحبيب الأعظم في المدينة. تحملها ملائكة الله وروح الإمام الذي امتلاً قلبه شوقاً لجده رسول الله، فلما حج وزار المدينة المنورة، وصلّى في الروضة وقف أمام جدّه المصطفى ومعه أصحابه وحوله الناس، فسلّم بشوق وغاب بحب غامر ملاً كيانه وجوارحه وأنشد بين يديه قائلاً:

# في حالة البعد روحي كنت أرسلها تقبّل الأرض عني وهي نائبتي وهذه دولة الأشباح قد حضرت فامدد يمينك كي تحظى بها شفتي

وإذا بيد الحبيب الأعظم تمتد من الحجرة الشريفة ويقبّلها سيدنا الإمام أحمد الرفاعي أمام الحجيج ثم تعود إلى الحجرة الشريفة، وكبّر الناس وكبّر الحجيج وكبّر الصحب الله أكبر، ونقلت هذه الحادثة عنه بالتواتر، وأمر الشيخ الرفاعي الناس في الحرم ألا يخرج واحد منهم حتى يطأ بقدمه على عنق الشيخ حتى لا تتكبر نفسه، وبويع من الناس إماماً وشيخاً بعد أن زهد الإمام بكل شيء .

بعد هذه المكرمة تمنى لقاء الله تعالى فلقيه سنة ٥٧٨ هـ بعد أن أصبح إماماً هناك وهنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا مُحَد عَلَيْهُ، الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إليه، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله الصلاة والسلام عليك.

#### اللهم صلّ على سيدنا لُحَّد وعلى آله وأصحابه وسلم

#### المصادر

إن الأثير في الكامل ٢٠٠/١١
 إن الأثير في الكامل ٢٠٠/١١

■ ابن كثير في البداية والنهاية ٢١٢/١٣ ■ جامع كرامات الأولياء ١/٠٩٤

سير أعلام النبلاء للذهبي ٢١/٧٧

# الشيخ رسلان الدمشقيُ ( ٤٧٠ ـ ٩٥ هـ )

الحمد لله المرتفع عن إدراك الأبصار الناظره ، المنزّه عن التخيلات والأوهام الخاطره ، العالم تحت أمواج البحار الزاخره كعلمه بحركات خلقه الظاهره ، الذي أيد الأمة المحمدية بالأولياء والعلماء الصالحين ورجال الآخرة، خصصهم بأشرف أنواره وتنفيذ أوامره .

أحمده على آلائه ونعمه المتواتره ، وآياته الباهرة المتظاهره ، حمداً أدفع به حلول كل فاقرة.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، شهادة صادرة عن طوية غير مرتابة ولا فاتره.

وأشهد أنّ سيدنا مُحَدًا عبده ورسوله المبعوث بالآيات الباهره ، والمفضّل بالمقامات الفاخره الذي ألف بين القلوب المتنافره.

اللهم صل وسلم وبارك وعظم على سيدنا مُجَد وعلى آله وعترته الطاهره ، وعلى أصحابه الأنجم الزاهره ، وسلم تسليماً كثيرا.

#### أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

أزور معكم اليوم الشيخ الشامي، شيخ لأهل الشام فيه اعتقاد كبير، ويقولون: من زار هذا الشيخ ودعا عند قبره استجاب الله تعالى دعاءه، والأعجب أن اليهود والنصارى والمجوس يعتقدونه ويأتون إليه بالنذر على سبيل القربة، مثل الزيت والشمع والدراهم والدنانير، حتى ثبت لديهم أن من قصده في مهم أو نازلة وتوسل به إلى الله تعالى قضيت حاجته.

شيخ مجاهد حق الجهاد، حتى إنه أقام زاويته خارج دمشق يرصد منها أعداء الإسلام من الصليبين وغيرهم، الصليبيون الذين كانوا في عهده ينظرون بلهفة إلى اغتصاب أرض دمشق لتكون قاعدة لهم يتطلعون منها إلى غزو ثغور الإسلام، إلى باقي المدن الشامية ، ثم الاتجاه إلى مصر ، وبعدها إلى أرض الحجاز إلى بكة التي بكت كل مغتصب حاول الاستيلاء عليها. فكان هذا الإمام لهم بالمرصاد .

قدّم للإسلام هو والأولياء والمجاهدون خدمة جلّى لولاها لتغير وجه تاريخنا، وكان الإسلام سيتعرّض إلى خطر كبير، لذلك كان أهل الشام في عراضاتهم ينادون باسمه عالياً: شيخ رسلان يا شيخ رسلان يا حامي البر والشام، إننا مع العارف بالله الولي المجاهد سيدنا الشيخ رسلان الدمشقي، ومع الحلقة ثلاثة وثمانين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام الشيخ رسلان الدمشقى:

### ر الله وأرضاه وأرضانا معه

إخوة الإيمان: ولد سيدنا الشيخ رسلان سنة ٤٧٠ هـ واسمه الصحيح أرسلان بن يعقوب بن عبد الرحمن، كان آباؤه من المجاهدين، وكلمة أرسلان تعني الأسد بالتركية، نذروا أنفسهم للجهاد في سبيل الله لنشر الإسلام وترسيخه في الأرض. وصحب شيخه أبا عامر المؤدّب، واتخذ حرفة له نشاراً للخشب، وظهرت على شيخنا أرسلان علائم الصلاح والتقوى، إذ كان يقسم الأجرة التي يأخذها من عمله أثلاثاً: ثلث ينفقه على نفسه وثلث يتصدّق به وثلث لكسوته.

بل إن بعض المترجمين له يقول: إنه كان يأخذ ما كان يحصل له من أجرته فيعطيه شيخه أبا عامر، وليقوم شيخه بالنفقة عليه، كان يتعبد بمسجد صغير داخل باب توما، وحفر بيده البئر التي كانت بالمسجد، وكان أهل تلك الناحية يشربون منها للبركة، بل كان الناس إلى عهد قريب بدمشق يأتون نفر العقرباني الذي يمر بجوار مسجد الشيخ وكانت مياهه نظيفة يتبركون بما ويغتسلون.

## إخوتي في الله:

بقي سيدنا الشيخ أرسلان عشرين سنة ينشر الخشب بمنشاره يتعبّد بالليل ويعمل بالنهار ، حتى كان يوم وهو ينشر بالمنشار إذا بالمنشار يخاطب الشيخ رسلان ويقول له:

يا أرسلان ما لهذا خلقت ولا بهذا أمرت، فتوقف سيدنا الشيخ رسلان عن النشر وكذّب أذنيه، ثم عاد للعمل ثانية، وإذا بالمنشار يخاطبه ثانية: يا أرسلان ما لهذا خلقت ولا بهذا أمرت. لا إله إلا الله، ويتلفّت حوله فلا يجد أحداً، فيظن أنه خاطر خطر له، فيعود للعمل فإذا بالمنشار يخاطبه ثالثة: وينكسر المنشار ثلاث قطع.

وهنا ترك سيدنا الشيخ أرسلان العمل ، وجلس في هذا المسجد يتعبّد ويخلو إلى ربه عزّ وجلّ. فاشترى له سيدنا السلطان نور الدين الشهيد داراً مجاورة للمسجد ووسع المسجد وبنى له منارة ووقف عليه الأوقاف ينفق منه على المسجد.

الآن هذا المسجد الذي بناه سيدنا نور الدين الشهيد يعرف بمقام سيدنا الشيخ رسلان الدمشقي، أتعرفون هذا المسجد أين يقع؟ يقع بجوار مكان الخيمة التي كان يجلس فيها سيدنا خالد بن الوليد أثناء حصار دمشق في الفتح الإسلامي، والجميل أن سيدنا نور الدين أراد أن يساعد سيدنا الشيخ أرسلان على البناء فبعث إليه بألف دينار مع مملوك له وقال: إن أخذها منك فأنت حرّ لوجه الله، فجاء بما العبد إليه وهو يبني قال: سيدي أرسل لك السلطان هذه الصرّة من الذهب لتستعين بما على البناء، فقال سيدنا الشيخ أرسلان: أما يستحي محمود (أي السلطان) يبعث إلى بمذا وفي عباد الله من لو أشار إلى ما حوله لصار ذهباً وفضة!

يقول الراوي يا سادة يا كرام: وأشار سيدنا الشيخ أرسلان بيده يميناً وشمالاً فصارت الحيطان والطين وما حولهما ذهباً وفضة، فتحيّر المملوك وقال: ياأستاذي إن

سيدي علّق عتقي على قبولك هذا الذهب، وهنا تناوله منه وصرفه في الحال على المساكين بحضور المملوك.

#### معشر السادة الكرام:

كانت هذه أول كرامة اشتهر بها هذا الإمام تناقلها العام والخاص وتتابعت بعدها الكرامات، فصار الناس يرونه سائراً في الهواء، وتارة يمشي على الماء غير مرة، ورآه آخر في البرية والأسد يتمرّغ على قدمي الشيخ وهو مستغرق في الذكر لا يلوي على الأسد.

وكان مرة ببستان من بساتين دمشق في زمن الصيف ومعه جماعة من أصحابه فقال له أحدهم: ما وصف الولي المشتمل على أحكام التمكين فقال: هو الذي ملّكه الله أن يتصرّف في الوجود (أما سمعت قوله تعالى في الحديث القدسي (فكنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بما ورجله التي يمشي بما ولأن سألني لأعطيته) فقال المريد: وما علامة ذلك؟ فأخذ سيدنا الشيخ أرسلان أربعة قضبان أخذ واحداً وقال: هذا هو الصيف، ثم أخذ آخر وقال: هذا الربيع، وأخذ الثالث وقال: هذا الخريف، ورابع قال: هذا الشتاء.

يقول المريدون: فأخذ الغصن الذي سمّاه الصيف بيده وهزّه وقال: هذا الصيف، قال: فاشتد بهم الحر، ثم أخذ الذي سمّاه الربيع وهزّه فاخضر وأورق شجر البستان، وأينعت أغصانه وحضرت نسماته، ثم طرحه، وأخذ الذي سمّاه الخريف وهزّه فهبت فجاءت أوصاف فصل الخريف، ثم طرحه، وأخذ الذي سمّاه الشتاء وهزّه فهبت رياح الشتاء واشتد البرد ويبست أوراق شجر البستان.

ثم نظر إلى أطيار على أشجار البستان: فقام إلى شجرة منهن فهزّها وأشار إلى الطير الذي عليها أن سبّح خالقك، فترنّم الطير بصوت شجي فأطرب السامعين، وراح ينتقل من شجرة إلى شجرة، حتى أشار إلى طائر منهن وأمره أن يمجّد الخالق فلم ينطق بشيء، فقال الشيخ اسكت لا عشت، فوقع الطائر على الأرض.

الأولياء تنقاد لهم الأرض والخلق بإذن الله تعالى، الأولياء بخطوة يصبحون في مكة ، وبخطوة ينتقلون إلى المدينة المنورة، لهذا يسمون بأهل الخطوة، تطوى لهم الأرض كما كانت تطوى لنبي الله سليمان، يقول أحد مريدي الإمام الشيخ أرسلان: حججت مع الشيخ واجتمعت به في غرفة، ثم رأيته في جميع المشاهد، وما أتيت موضعاً من المناسك إلا وجدته سبقني إليه، فلما رجعت إلى دمشق سألت عن الشيخ فقالوا: ما غاب عنا يوماً كاملاً قط، بل بعض يوم عرفة، وبعض يوم النحر وبعض أيام التشريق.

يقول المريدون: كان مولانا الشيخ أرسلان عندما يحضر مجلس السماع (مجلس الإنشاد ومديح النبي والذكر) يأخذه الحال فنراه يصعد في الهواء ويدور ثم ينزل إلى الأرض ثم يصعد ، يأخذه حاله مع الله تعالى.

جلس مرة تحت شجرة تين يابسة فما أن أسند ظهره إليها حتى عادت خضراء وحملت التين تلك السنة، وكان تينها من أطيب تين دمشق. جلس مع مريديه في المسجد يذكرون الله تعالى فإذا بهم يرون الشيخ يقوم ويأخذ الحصى من الأرض ويرميه من يده، وإذا بالإفرنج يصل الخبر إليهم أنهم نزلوا إلى الساحل الشامي والمسلمون يتبعونهم ، فكانوا المسلمون المجاهدون يقولون: كنا نرى الحصى تنزل من السماء في الهواء على رؤوس الإفرنج فتهلك الفرس والفارس بإذن الله تعالى ، فكأن كالملائكة ترميهم بحجارة من سجيل فجعلهم كعصف مأكول.

أيها الأحبة والصحب: بقي مولانا الشيخ رسلان متعبِّداً في مسجده بدمشق حتى أتاه أمر الله سنة تسعين وخمسمئة ، وحُمل نعشه على أعناق الرجال وجاءت طيور خضر ظللت على نعشه، حتى دفن إلى جوار شيخه أبي عامر المؤدب.

غادر فرداً بعد أن ولد فرداً ، وترك رسائل في التوحيد و التصوّف فيها الشريعة والحقيقة ، غادر وترك لنا من الشعر أربعة أبيات يناجى فيها الحق علا:

يا من علا فرأى ما في الغيوب وما تحت الثرى وظلام الليل منسدل أنت الغياث لمن ضاقت مذاهبه إنا أنت الدليل لمن حارت به الحيل قصدناك والآمال واثقة فإن عفوت فذو فضل وذو كرم

والكل يدعوك ملهوف ومبتهل وإن سطوت فأنت الحاكم العدل

فإن عفوت فذو فضل وذو كرم اعفوا عنا، اجبر خاطرنا ،فرج عنا كرمال سيدنا الشيخ رسلان، اجبر كسرنا هناكما جبرت كسر المسلمين هناك ، وما أدراك ما هنا؟ هنا مدرسة سيدنا مُحَّد عَلي، الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إليه، وتحيتنا إليك يا سيدى يا رسول الله الصلاة والسلام عليك.

# اللهم صلّ على سيدنا حُجَّد وعلى آله وصحبه وسلّم

#### المصادر

الكامل: لابن الأثير ٣٢٩/٨

البداية والنهاية لابن كثير ٢٠٠/١٢

الشيخ أرسلان: عزة حصرية.

الشيخ أرسلان الدمشقى : مُجَّد بن طولون الصالحي ت ٩٥٣هـ

الوافي بالوفيات: صلاح الصفدي ت ٧٦٤هـ

معجم المؤلفين لكحاله ٢٢٤/٢

الأعلام: للزركلي ١٨٨/١

# ( 777)

# الإ<sub>ع</sub>مام النحوث أبو مدين ( 316 ـ 346 هـ )

الحمد لله المستحق لغاية التحميد ، المتوحد في كبريائه من غير تكييف ولا تحديد، الغنى المغنى المبدئ المعيد، الذي لا يفنى عطاؤه ولا يبيد.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، خلق الخلائق فجعل منهم أئمة أعلام وسلكهم أحسن صورهم وبشرهم أعلام وسلكهم أحسن صورهم وبشرهم في الجنة بالنعيم والتخليد وبصرهم بعين الاعتبار وحذّرهم من عذاب النار والوعيد.

وأشهد أنّ سيدنا مُحِدًا عبده ورسوله أشرف من أظلّت السماء وأقلّت البيد.

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا مجمَّد وعلى آله وأصحابه أولي المعونة على الطاعة والتأييد صلاة دائمة في كل حين تنمو وتزيد، وسلّم تسلما.

#### أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام

أزور مع حضراتكم اليوم المغرب العربي الأقصى لنمرّغ أرواحنا ونشرح صدورنا ونملأ أعيننا بوليّ من أولياء الله تعالى جمع علم الشريعة والحقيقة، كان وما زال عين أعيان مشايخ الغرب، وصدور المربين، أستاذ أعظم، وعارف أفخم، عظيم الأكابر، رأس الصوفية في وقته، علم نعته زاهد، زاهد مراقب مشاهد، يُقصد ويُزار من جميع الأقطار، وبنيان العرفان إليه يشار، ولد ببجاية ونشأ بها وترقى حتى صار إمام الصديقين في وقته بلا شقاق.

خاض بحار الأحوال، ونال أسرار المعارف، خصوصاً مقام التوكل، سئل عنه سيدنا الخضر فقال عنه: هو إمام الصديقين في وقته، آتاه الله مفتاحاً من السر المصون بحجاب القدس ،ما في وقته أجمع لأسرار المرسلين منه.

كثر مريدوه حتى خاف السلطان على ملكه منه فاستدعاه لتكون منيته في بلدة تلمسان في الجزائر حرسها الله من كل جائر، أتدون من هذا الإمام العلم؟ إنه سيدنا أبو مدين الغوث شعيب بن الحسن، ومع الحلقة خمسة وثمانين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن سيدنا أبي مَدْين الغوث:

#### ر وأرضاه وأرضانا معه

إخوة الإيمان: أصل سيدنا أبي مدّين من إشبيليا من الأندلس، ولد سنة ١٥٥ هـ تقريباً، توفي والده في عهد مبكر، وكان له غنم، وهو أصغر إخوانه فكلّفوه برعاية الغنم، وكان يغدو بحا ويروح ويرى الفتيان يقرؤون القرآن، أو يتعبدون بالذكر فيعجبه منظرهم ويخشع له قلبه، فيدنو منهم ويسمع ولا يستطيع أن يحفظ شيئاً من القرآن، ولا يعرف كيف يصلّي، وحزّ ذلك في نفسه وجعله يفكر ويطيل التفكير ويقول: إن الغنم لا تدع لي فرصة للتعليم أو للتعبد فيوماً مبدعاً قويت عزيمته على الفرار ليتعلم القرآن والصلاة، لكنه ما إن فرّ حتى أدركه أخوه وهدده إن لم يرجع ليقتلنه، فعاد حزيناً وفي نفسه حسرة، ولكنه بقي مصراً على الهرب، فحانت فرصته الثانية، لكنه في هذه المرّة أخذ عصا الغنم وأسرع في الليل، وشعر أخوه أن الهرب سيتكرر فراقب أخاه وأدركه في هذه المرة وحمله الغضب على أن يأخذ سيفاً ليضرب أخاه ، لكن العناية الإلهية تداركته ، رفع أخوه السيف ليضربه فاتقاها سيدنا شعيب بالعصا، وإذا بالكرامة تحدث، وإذا بالسيف ينكسر والعصا باقية، ذهل أخوه وثاب بالعصا، وإذا بالكرامة تحدث، وإذا بالسيف ينكسر والعصا باقية، ذهل أخوه وثاب الى رشده فتحدث مع أخيه شعيب ، ورأى الإصرار في عينيه في الذهاب للتعلم وحفظ القرآن فودّعه قائلاً:

. إذهب حيث شئت.

فسار على وجهه حتى وصل البحر ، فوجد أناساً في خيمة فخرج منها شيخ سأله عن أمره فحدّثه وجلس إليه أياماً، فكان إذا جاء رمى بخيط الصنارة إلى البحر استخرج سمكة فشواها وقدّمها للفتي ثم قال له: انصرف إلى المدينة حتى تتعلم العلم، فإنّ الله تعالى لا يعبد إلا بالعلم.

إخوتي في الله: أصابت هذه الحكمة قلب الفتى شعيب حتى اتخذها شعاراً له ومنهجاً في حياته كلها (إن الله لا يعبد إلا بالعلم)، وما كان الجاهل في يوم من الأيام قدوة ولا مرشداً ولا شيخاً يهدى الآخرين، قدم الفتى إلى فاس وأقام بجامعها فتعلم الوضوء والصلاة ، وكان ذاك في البداية حدثاً ضخماً في حياته وكان أثناءها يدور في الجامع على حلقة حلقة ويجلس إلى الفقهاء والوعاظ، وكان يعجب لأنه كان لا يفهم كلمة مما يقولون، وينظر إلى الجالسين فيراهم يفهمون ويناقشون ويتحدّثون فاتهم نفسه بالغباء، حتى جاء إلى حلقة شيخ وقع كلامه في قلبه موقع الفهم والمعرفة، فسأل من هذا؟ فقالوا: إنه الشيخ أبو الحسن بن حرزهم الفقيه النابه، فقال له: إني أفهم ما تقول، فقال له الإمام أبو الحسن: إني قصدت الله بكلامي فخرج من القلب.

كان الإمام أبو الحسن فقيهاً ربانياً صوفياً زاهداً، كان تعليمه أول شمعة أضاءت في حياة سيدنا أبو مدين العلمية، قرأ عليه كتاب الرعاية لحقوق الله الذي ألفه الإمام الحارث المحاسبي، ثم قرأ كتاب الإحياء (إحياء علوم الدين) للإمام الغزالي. وقد قال فيه سيدنا أبو مدين: طالعت كتب التذكير فما رأيت كالأحياء للإمام الغزالي.

ثم درس على يدي شيخه كتاب السنن في الحديث للإمام الترمذي.

أما علوم الصوفية فقد درسها على الشيخ الصالح أبي على الدقاق، وهو من كبار مشايخ الصوفية، بل إمامهم في عصره، وهو أول من أخذ عنه الشيخ أبو مدين التصوف، ثم قرأ الرسالة القشيرية في التصوف وهو كتاب يدرسه كل سالك لطريق التصوف، وكان من الكتب المفضّلة عنده.

ولكن التصوف ليس علماً تكفي فيه الدراسة ، بل ممارسة وسلوك وعمل ، التنزّه عن أخلاق النفس المذمومة وصفاتها الخبيثة حتى يتوصل بما إلى تخلية القلب عن ما سوى الله تعالى، وتحليته بذكر الله، وإذا كان في قد درس الراعي والإحياء وعلوم التصوف فليس معنى ذلك أنه أصبح صوفياً، لا ، بل لا بدّ من الممارسة والسلوك والأخذ في طريق مقامات الأحوال ، فقيض الله له الشيخ أبا يعزى ، شيخ له أسلوب قاسٍ في التربية، ولكنه أسلوب مثمر، وما إن طرق بابه مع أصحابه حتى أقبل عليهم دونه، فلما حضر الطعام منعه من الأكل، فقعد في ركن الدار، فكلما أحضر الطعام وأراد أن يقوم إليه منعه وانتهره ، حتى انقضت ثلاثة أيام وذهب ضوء عينيه من قلة الطعام، فصار يبكي طول الليل فما أن أصبح حتى استدعاه الشيخ أبو يعزى ومسح على عينيه فأبصر بإذن الله ، ثم مسح بيده على صدره وقال للحاضرين: هذا يكون له شأن عظيم بإذن الله تعالى. يقول سيدنا أبو مدين: طالعت أخبار الصالحين في زمن أويس القرني إلى زماننا فما رأيت أعجب من أبي يعزى ، وطالعت كتب التذكير فما رأيت كالإحياء للغزالى.

معشر الإخوة: كان سيدي أبو مدين الغوث إذا سمع تفسيراً لآية أو حديثاً قنع بحما وانصرف إلى موضع خال من الناس اتخذه مأوى للعمل فيعمل بالآية والحديث، كما كان يفعل الصحابة الكرام، يحفظون سورة لا يجاوزونها حتى يعملوا بها، ومرة كان يمشي على الشط يحفظ ويعمل بما حفظ، إذ تنزل سفينة للإفرنج فيها أرقاء مسلمون فاختطفوه وأركبوه السفينة مع الأرقاء المسلمين.

يقول الراوي يا سادة يا كرام: فتوقفت السفينة على أرض الشط لا تتحرك، فقال بعضهم: لعل هذا الرجل قسيس أنزلوه، فرفض سيدنا أبو مدين النزول حتى ينزل معه الأرقاء فتركوهم جميعاً وسارت السفينة بإذن الله تعالى، هكذا مضت به السنون يتعلم ويعمل حتى أصبح عالماً صوفياً وشيخاً مرشداً بتوفيق الله تعالى وعنايته من المبدأ حتى النهاية.

#### إذا لم يكن عون من الله للفتي فأول ما يجني عليه اجتهاده

وقد وفق إمامنا للوصول إلى مرتبة فاق أهل زمانه إرشاداً وتوجيهاً وعلماً حتى بلغ مرتبة القطب الغوث ، ولقبه أهل زمانه أبو مدين الغوث ، وذلك بعد أن التقى بسيدنا عبد القادر الجيلاني في مكة المكرمة ونال منه العطاء الإلهي على يديه، ثم إننا نرى إمامنا يستوطن بيجابة ، ويبدأ أهل العلم من شرق وغرب يرحلون إليه حتى حسده بعض العلماء ، فقدموا إليه يحاولون امتحانه وسماعه في درسه العام.

أيها السادة: وإنني والله في شوق لحضور هذا الدرس معكم لننال الفيوضات الربانية التي أفاضها الله تعالى على هذا الإمام ، فاسمحوا لي أن أنتقل بكم إلى هناك إلى بجاية المغربية ، لأن هؤلاء الرهط قد وصلوا إلى بجاية ودخلوا عليه ووجدوه يفيض بالنور ويستخرج الدرر من قيعان البحور، سمعوه يقول:

" شاهد مشاهدته لك، ولا تشاهد مشاهدتك له (وهذا من أركان الإحسان أن تعبد الله كأنك تراك فإن لم تك تراه فإنه يراك)، من خدم الصالحين ارتفع بخدمته، ومن حرم احترام الأولياء ابتلاه الله بالمقت من خلقه، كلِّ فقير (أي صوفي) الأخذ أحب إليه من العطاء لم يشم للتصوف رائحة.

ما لذّة العيش إلا صحبة الفقرا هم السلاطين والسادات والأمرا وخلّ فاصحبهم وتأدب في مجالسهم واستغنم الوقت واحضر دائماً معهم

حظك مهما قدّموك ورى وإعلم بأن الرضا يختص من حضرا

إن كنت مرتاداً بلوغ كمال عدم على التفصيل والإجمال فوجوده لولاه عين محال شيئاً سوى المتكبر المتعالى

الله قلّ وذر الوجود وما حوى فالكلّ دون الله إن حققته من لا وجود لذاته من ذاته فالعارفون فنّوا ولما يشهدوا

هذا هو العلم، وهذه هي ثمرة التصوف ، ولا تكون هذه الثمرة إلا عن طريق الشيخ المربي.

الشيخ من هذّبك بأخلاقه، وأدّبك بإطراقه ، وأنار باطنك بإشراقه ، إذا شهد الإنسان حقاً أن لا إله إلا الله تحطمت أصنام الشرك في نفسه، الشهوات، الجاه، المنصب، الثراء، الاستعلاء، الغلبة، العجب، الكبرياء فأصبح تسليماً كله وهذا ثمرة التصوف، ثمرة التصوف تسليم كله. أعلنوا بالطاعة حتى تكون كلمة الله هي العليا ، كما يعلن هؤلاء بالمعاصي ولا يستحيون من الله، احذروا صحبة المبتدعة إبقاءً على دينكم ، واحذروا صحبة النساء إبقاءً على إيمان قلوبكم.

#### أيها الأحبة والصحب:

وقعت هذه العبارات الإيمانية على رؤوس الحاسدين كالصاعقة، فلم يكونوا يتوقعون أن يسمعوا مثل هذا الكلام، وهالهم أكثر الكم الهائل الذي يحضر عند الشيخ من المعتمين، وطأطأ كل منهم رأسه توقيراً واحتراماً للكلام النابع من القلب، عرفوا صدق الشيخ أبي مدين الغوث، والتفت سيدنا أبو مدين إليهم ورحب بأسمائهم واحداً واحداً مرحباً بالفقيه أبي محجّد عبد الحق، وبالفقيه أبي علي المسيلي، رحب بهم دون أن يعرفهم أو يعرفوه، وأقبلوا عليه يضمونه ويتوبون على يديه، كل من كان يأتي معترضاً على الشيخ كان يكشفه بلحظة بإذن الله (اتقوا فراسة المؤمن من كان يأتي معترضاً على الشيخ كان يكشفه بلحظة بإذن الله (اتقوا فراسة المؤمن جئت؟ قال: لأقتبس من أنوارك، فقال: أخرج المصحف الذي في كمك افتحه اقرأ ما في أعلاه فقرأ الرجل فإذا هو: ﴿ الذين كذّبوا شعيباً كانوا هم الخاسرين ﴾ ما في أعلاه فقرأ الرجل فإذا هو: ﴿ الذين كذّبوا شعيباً كانوا هم الخاسرين ﴾ (الأعراف)، ألا تكفيك هذه الآية؟ فاعترف الرجل وتاب.

ومرة سافر مع مريديه، ونزلوا في صحراء فسمعوا في الليل أصواتاً فخافوا الأذى، وتمنّوا ضوءاً يؤنسهم لشدة الظلمة، فصلى الشيخ تحت شجرة ركعتين ودعا، فأضاءت الشجرة كالمصباح إلى الصباح ببركة سيدي أبي مدين. يقول تلميذه سيدنا

الشيخ: محي الدين بن عربي: كان شيخنا أبو مدين إذا خطر له خاطر في نفسه وجد جوابه مكتوباً في جيبه، فخطر له يوماً أن يطلق امرأته، وكان أحد العارفين بالله حاضراً فرأى مخطوطاً في جيب سيدي أبو مدين: (أمسك عليك زوجك).

#### معشر السادة الكرام:

وحين آذن شمس العمر بالرحيل، وأذن الله لشمس الأصيل بالأفول، وكثر أتباع الإمام حتى خاف سلطان مراكش على ملكه منه، فاستدعاه معززاً مكرّماً عن طريق عامله ببجاية فخاف تلامذته عليه، فقال لهم سيدي أبو مدين الغوث: شعيب شيخ كبير ضعيف لا يقوى على المشي ، وقدّر الله له منيته بغير هذا المكان ، ولا بد للوصول إلى موضع المنية، ومع ذلك لن يصل إلي السلطان بشيء لأنني سأموت قبل الوصول إليه! فسكت القوم وودّعوا شيخهم الوداع الأخير.

وسار ركب الإمام الغوث إلى أن وصل إلى مشارف تلمسان في الجزائر ، فنظر الإمام إليها وقال: لا بأس بالنوم والرقاد في المكان، يقول تلميذه (أبو علي الصواف): وضع مولانا الغوث طرفه على الأرض عندما حط الرحال، وسمعته يقول: الله الله حتى رق صوته وغادر إلى الله تعالى.

غادرنا بجسده عام ٩٩٥ هـ أربعة وتسعين وخمسمئة في مشهد عظيم لم ير أهل تلمسان مثله، وبني على قبره مزاراً وقبّة، يقول أحد تلامذته: رأيت الشيخ أبا مدين (في المنام)، فقلت: ما فعل الله بك؟ فقال: أوقفني ربي عزّ وجل بين يديه وقال لي: يا شعيب ماذا عن يمينك؟ قلت: عطاؤك، قال: وماذا عن شمالك؟ قلت: يارب قضاؤك، قال: يا شعيب قد ضاعفت لك هذا، وغفرت لك هذا، طوبي لمن رآك أو رأى من رآك.

وهكذا قضيت مع حضراتكم في رحاب القطب الرباني الغوث أبي مدين ، وزرناه معاً في فاس وبجابه وتلمسان، رأيناه هنا وهناك، وما أرداك ما هنا،؟ هنا مدرسة سيدنا محمدً في الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إليه، وتحيتنا إليك ياسيدي يا رسول الله الصلاة والسلام عليك المسلام المسلم المسلام المسلم المس



المصادر: سيدنا أبو مدين الغوث: الشيخ عبد الحليم محمود

سير أعلام النبلاء: للذهبي

الأعلام : للزركلي

الموسوعة الصوفية للحفني ٩٤٥

جامع كرامات الأولياء : للنبهاني ١٤/٨٠

#### ( 777)

## سیدنا ابن الفارض ج| (۱۳۵۵-۱۳۲ هـ)

الحمد الله الذي أورد أولياءه مناهل الصفا، وهداهم بلطفه إلى سلوك سبيل المودّة والصفا، وجعل صبا الغرام تمبّ على رياض أسرارهم، وتسري فتسري لقلوبهم أحاديث أخبارهم.

فسبحانه لا نحصى ثناءً عليه هو كما أثنى على نفسه وهو ولي كل إنعام .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له يصطفي من الملائكة رسلاً ومن خاصة الناس أنبياء ومن عامتهم أولياء وأصفياء يحبهم ويحبونه.

وأشهد أن سيدنا مُحَداً عبده ورسوله وصفيه وخليله سيد الأنبياء، وإمام الأصفياء، وتاج من مشى تحت أديم السماء أبرأ بمدايته مرض القلوب، وأزال بإشراق حكمته عن الأفئدة غيوب الغيوب

أرى كلّ مدح في النبي مقصّرا وإن بالغ المثني عليه وأكثرا إذا الله أثنى بالذي هو أهله عليه فما مقدار ما تمدح الورى صلى عليك الله يا علم الهدى

اللهم صل وسلم وبارك وعظم على هذا النبي الكريم، والسيد السند الرؤوف الرحيم، سيدنا ومولانا مُحَّد وعلى آله أشرف الأنام، وأصحابه السادة الكرام، ما أطرب سجع الحمام، وفاح نشر البشام صلاة وسلاماً دائمين إلى يوم القيام وسلم تسليماً كثيراً

#### أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام

أفتح اليوم لكم صفحة في الحب، فلا تقولوا: يا عجباً شيخ ودكتور في الشريعة يتكلم عن الحب، ومن هو الذي حرّم على المشايخ القول في الحب، ذلك أن حب

الشيوخ ليس فيه عشق امرأة، كما يفهم شباب اليوم قبل الزواج ، ولكنّه حب شريف، حب طاهر، حب يصل الأرض بالسماء، حب يحييك من تحت التراب. بصيراً ومن راووقها تسمع الصم جبين مصاب جنّ أبرأه الرسم وليس له فيها نصيب ولا سهم

وإن خطرت يوماً على خاطر امرئ أقامت به الأفراح وارتحل الهم ولوعبقت في الشرق أنفاس طيبها وفي الغرب مزكوم لعاد له الشم ولو جُليت سراً على أكمه غدا ولو رسم الراقى حروف اسمها على صفاء ولا ماء ولطف ولا هوى ونور ولا نار وروح ولا جسم على نفسه فليبك من ضاع عمره

ستسمعون اليوم حديثاً بلا حروف ولا كلمات ، ذلك أن عالمنا اليوم عالم شاعر، والشعراء خالدون، وسأعلو بكم ما استطعت إلى جوّه وأدخل بكم إلى عالمه، فإن للشعراء عالماً لا يحيط به عالم الناس، ولن نفهم شعره تماماً حتى أفتح لكم إلى الماضي كوّة الذكريات، وحتى نكون مستغرقين بذكر الله في هدءات الأسحار، وعندها فقط تفهم النفس المؤمنة شعره العجيب الغريب.

كان شاعرنا يمسى ويصبح، وينام ويستيقظ ، يغيب ويحضر تحت تأثير حبه لله تعالى وحبه لرسوله الكريم، وهل هناك أعظم من حب الله وحب رسول الله.

نسخت بحبي آية العشق من قبلي فأهل الهوى جندي وحكمي على الكل كل فتى يهوى فإني إمامه وإني بريء من فتيَّ سامع العذل

دارت حياته حول محور واحد هو حب الله ورسوله، اتصل بهما، وتقرب إليهما في حال اليقظة عن طريق الوجد والذكر، والله تعالى يقول «أنا جليس من ذكرني»، وفي حال النوم عن طريق الحلم ، والنبي يقول « **من رآبي في المنام فقد رآبي حق**اً فإن الشيطان لا يتمثل بي »

غاب شاعرنا في الحب عن كل من حوله وفني في ذات الله حتى لقب بحق لقب سلطان المحبين والعاشقين، وعدّ رأس شعراء الصوفية من العرب ، بل هو

الأول في نظر المصريين بلا منازع.

تسامى بحبه عن الجمال الإنساني المعين إلى الجمال الإلهي المطلق، وجد فيه عزاء قلبه وراحة روحه وسعادته التي لا تعدلها سعادة ، ثم أخذ نفسه بالمجاهدة والرياضة النفسية حتى خلص شيئاً فشيئاً من سلطان النفس الأمارة بالسوء، وانتقل بها إلى الراضية المرضية، زهد في كل شيء إلا في شيء واحد هو حبه للذات العلية، حتى وصل إلى ما يسمى بمقام وحدة الشهود.

فلم يشهد إلا الله خالقاً ورازقاً ومعيناً وسميعاً وبصيراً وعالماً وحياً وقادراً ومريداً يقول :

سر أرق من النسيم إذا سرى فغدوت معروفاً وكنت منكّرا وغدا لسان الحال عنى مخبرا تلق جميع الحسن فيه مصورا بعدي ومن أضحى الأشجاني وتحدثوا بصبابتى بين الورى

ولقد خلوت مع الحبيب وبيننا وأباح طرفي نظرةً أمَّلتها فدهشت بين جماله وجلاله فأدر لحاظك في محاسن وجهد قل للذين تقدّموا قبلى ومن عنى خذوا وبي اقتدوا

حفل ديوانه بأناشيد الحب الإلهي، فصار بها تحفةً أدبية تزهو به العربية على آداب الأمم، وتراثاً روحياً عريقاً تشرف به الصوفية، هو أرق الدواوين شعراً، وأنفسها درراً، براً وبحراً، وأسرعها للقلوب جرحاً، وأكثرها على الطلول نوحاً، إذ هو صادر عن نفثة مصدور، وعاشقٍ مهجور، وقلبٍ بحرِّ النوى مكسور، والناس يلهجون بقوافيه، وما أودع من القوى فيه، تراه ينشد فيه:

#### شربنا على ذكر الحبيب مدامة سكرنا بها من قبل أن يخلق الكرم

سكر من خمرة المحبة الإلهية التي هي أصل الوجود والخلق، والسكر هنا حالة من الفناء تعتري الذاكر فيغيب عن الوجود في الله كما يغيب السكران بشرب الخمرة، ولكن شتان من غاب عن الوجود بالله وبين من غاب عن الله وغفل عنه بالدنيا، ألا ترى قوله ( سكرنا بما من قبل أن يخلق الكرم) من قبل أن يخلق العنب، إنها إذاً

خمرة المحبة الإلهية التي قال عنها رب العزّة ﴿ يحبهم ويحبونه ﴾ ولعمري ماذا فقد من وجد الله وماذا وجد من فقد الله ؟!

الفناء في الله إيثار إرادة الله وأوامره على رغبات النفس وشهواتها ، أما الفناء بمفهوم الكفار فهو اجتهاد العبد في الزهد والتقشف حتى ترق مشاعره فيستأهل به حينئذ أن يحل الله فيه كما حل في مريم العذراء فأصبح بعضها بشراً وبعضها إلهاً، وهذا ما يسمى بالحلول : وهو أن يحل الله في بعض عباده ويذوب في مخلوقاته كما يذوب السكّر في الشراب، هذا كفر وزندقة ، وهذا يوصلنا إلى قضية وحدة الوجود وهي في الإسلام تعني لا وجود إلا لله ووجود سائر الكائنات وجود مجازي غير حقيقي ، مادامت ستفنى ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام فوجودها مجازي : أما الوجود الحق فهو لله ، أما في المفهوم الفلسفي وهو كفر: فالصانع هو نفسه المصنوع ، والخالق هو المخلوق البحر هو الله ، والجبل هو الله ، والإنسان هو الله :

إذاً أيها السادة : كان في عصر شاعرنا تياران في التصوف

أحدهما : تيار متمشِ مع أصول الدين محافظٌ على تعاليم الكتاب والسنة .

و ثانيهما: تيار خرج أصحابه على الشرع فلم يتقيدوا بأصوله ومبادئه، بل أباحوا لأنفسهم حرية واحدة النطاق انتهت بهم إلى مذاهب منافية للدين.

ويمثل شاعرنا التيار الأول فهو الذي يقول مخاطباً ربّ العزّة والجلال:

أنـــتم حــديثي و شــغلي الإدا وقفـــت أصــلي اليــه وجهــت كلــي والقلــب طــور التجلّــي

كانت قصائده مبنية على قواعد العلم والعرفان، منبئة عن نتائج الكشف والوجدان، مشيرةً إلى ما أطلع الله شاعرنا عليه ، ووصل قدمه إليه من حقائق التوحيد ودقائق التفريد .

ولم يحظ ديوان بمثل الشروح التي حظي بها ديوانه، تنشد أشعاره في مجالس الذكر ومديح سيدنا مُحِدً على الإثارة الوجدان، حتى ترجمت قصائده إلى مختلف اللغات .

انبرى له ابن تيمية وأمعن في نقده وتجريحه لأنه لم يفهم لغة شعره، كما تصدّى له بعض الفقهاء يتهمونه بالكفر والزندقة، لأن شعره حفل بالرموز والإشارات التي لم يطلعوا عليها ولم يعرفوها ، ونسوا أو تناسوا أنها تعبيرات عن حياة روحية راقية وحالات نفسية رائعة، وأنها لغة الشعر والعاطفة ، فكما أن للعقل منطقاً فكذا للعاطفة منطقها ولغتها. ولا ينبغي لمن لم يعرف هذه اللغة أن يعترض على صاحبها، لذا انبرى لهم الأئمة الأعلام أمثال شيخ الإسلام القاضي زكريا الأنصاري، والإمام ابن حجر الهيتمي والإمام السيوطي والإمام عبد الوهاب الشعراني والشيخ عبد الغني النابلسي وغيرهم فدافعوا عنه ونصروه وجعلوه شاعر الحب الأول، لأنه جعل حبّه لله تعالى دينه ومذهبه فقال:

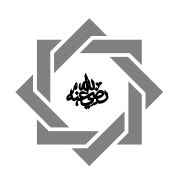
وعن مذهبي في الحب مالي مذهب ولو خطرت لي في سواك إرادة ولي في في أتم الرؤيتين إشارة وفي الذكر ذكر اللبس ليس بمنكر

وإن ملت يوماً عنه فارقت ملّتي على خاطري سهواً قضيت بردتي تنزّه عن رأي الحلول عقيدتي ولم أعدُ عن حكمَيْ كتابٍ وسنة

فمذهبه مذهب الكتاب والسنة وهو لا يقول بالحلول و الاتحاد كما يقوله الكفرة والزنادقة، وهذه القصيدة (التائية) قصيدة هام فيها الشاعر في الله حباً وبقي في حالة الشهود مع الله أياماً طويلة وهو ينظم وينظم وينظم فيها حتى بلغت أبياتها (٧٦١ بيتاً) فسميت بالتائية الكبرى في كيفية الوصول إلى الله تعالى ورأى الشاعر النبي

وروائح الجنان وروائح الجنان وروائح الجنان وروائح الجنان وروائح الجنان وروائح الجنان. فقال سيدنا النبي: لا ، بل سمّها نظم السلوك .

أيها السادة: يبدو أن الوقت قد أدركنا وعقارب الساعة لا ترحم أحداً ، وأخاف أن أطيل عليكم، لذا أدعوكم لأن أتوقف معكم عند هذه الحلقة الرابعة والخمسين، لأخبركم من هو شاعرنا العظيم في الجمعة القادمة بإذن الله ، وأدعوكم جميعا لتترضوا عنه وتستغفروا ربكم عز وجل.



#### المصادر:

شذرات الذهب ٢٦١/٧ الموسوعة الصوفية للحفني ٣١١ وفيات الأعيان لابن خلكان النجوم الزاهرة لابن تغري بردى ٢٩/٣ جامع كرامات الأولياء للنبهاني ٢١٢/١ سير أعلام النبلاء ٢٩/٢٢ ابن الفارض والحب الإلهي محمًّد مصطفى حلمي ديوان الشاعر شرح النابلسي .

#### ( ٦٧٤ )

# سیدنا عهر ابن الفارض – ج $^{4}$ ل مرابن الفارض – ج $^{6}$ ا مراب مراب مراب میروند میروند

الحمد الله الذي اختص حبيبه الأسنى بمقام قاب قوسين أو أدنى، وقرن اسم سيدنا مُحَد الشريف بأعظم أسمائه الحسنى .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ولي عباده وحبيب عباده .

وأشهد أن سيدنا مُحَدِّ عبده ورسوله وحبيبه وخليله، أرسله رحمة للعالمين، وخاتماً للنبيين، وحرزاً للأميين، وإماماً للمتقين، بأوضح دليل، وأفصح تنزيل وأفسح سبيل، وأنفس تبيان وأبدع برهان (ابن الفارض):

وعلى تفنن واصفيه بمدحه يفنى الزمان وفيه مالم يوصف فمبلغ العلم فيه أنه بشر وأنه خير خلق الله كلهم

اللهم صل وسلم وبارك وعظم على هذا النبي الكريم والسيد السند الرؤوف الرحيم سيدنا ومولانا حجّد وعلى آله الشرفاء وأصحابه الخلفاء، وعلى إخوانه الأنبياء، ومن اتبعه من الأولياء، صلاة تنشر نفحاتها على أرواحهم الطاهرة، وتسبغ نعمها عليهم باطنة وظاهرة ، وسلم تسليماً تحمله الملائكة، وتبلغه إلى روضاتها الطيبة المباركة .

#### أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام

قبل أن أعرفكم بشاعرنا اليوم أريد أن أجيب عن سؤال وجه لي على إثر خطبة الجمعة الماضية، والتي شعر فيها بعض الإخوة أن إمامنا الشاعر قد ذكر كثيراً من ألفاظ الحب والهيام، وألفاظ النشوة والخمرة، سألني: ماسبب استعارة هذه الألفاظ في الشعر الصوفي ؟

سؤال وجيه لا بد من الإجابة عليه حتى تتم قضية احترام الشعراء الصوفيين .

وللإجابة عن هذا السؤال أريدكم أن تعرفوا شيئين هامين :

الأول: أن التصوف ليس فلسفة ولا عقيدة، بل هو شعور وتذوق ، التصوف رياضة روحية ومجاهدة نفسية للتقرب من رب البرية والفوز برضاه ومحبته الأبدية، ليس التصوف إخراج الدنيا من اليد بل إخراجها من القلب، إذ لا رهبانية في الإسلام .

لذلك (وهو الثاني) ارتقى المتصوفة إلى معارج عالية من الشعور والتذوق، ولم يجدوا ألفاظاً تعبر عن مواجدهم الشفافة، وأشواقهم الملتهبة في المعجم الديني.

(إذ لكل غرض شعري ألفاظه) فأغاروا على شعر الغزل ليعبّروا عن حبهم لله وشوقهم إليه، وخاصة بعد أن عبّر مولانا عن الحب في كتابه فقال ﴿ يحبهم ويحبونه ﴾ وأغاروا على شعر الخمريات ليعبروا عن نشوتهم ولذاتهم في طاعتهم وذكرهم .

وهل للشاعر أن يستعمل هذا التعبير ( السُّكر ) مقابل لذته ونشوته ؟ .

أقول: نعم يجوز، لأن القرآن الكريم استعمل هذا التعبير في مواضع من الكتاب العزيز ليدلّ على أن صاحبه كأنه شرب الخمر فسكر، هو لم يشربها، لكنه كأنه فعل فسكر بها.

أين هذا في كتاب الله تعالى ؟

في ثلاث سور منه في ق، وسورة سيدنا مُحَّد على الحج.

فعلى موجات سورة ق (١٩): ﴿ وجاءت سكرة الموت بالحق .... ﴾ وعلى موجات سورة سيدنا مُحَدِّ (١٥): ﴿ وأَهَارٌ مِن خَمْرٍ لَذَّةٍ للشَّارِبِينَ ﴾ وعلى موجات سورة الحج (٢): ﴿ وترى الناس سكارى وماهم بسكارى ولكنّ عذاب الله شديد ﴾ .

وهنا يصح أن نقول عن شعراء الحب إنهم سكاري وما هم بسكاري (على

الحقيقة بشرب الخمر والعياذ بالله ) ولكن حبّ الله تعالى في قلوبهم وجوارحهم كبير. قال الله تعالى : ﴿ والذين آمنوا أشد حباً لله ﴾ هذا هو لسان حال الشعراء الإسلاميين وقلت لكم ولا أزال أقول : إن كبار الصوفية ملتزمون بالقرآن والسنة، والتصوف عندهم هو شدة التمسك بالكتاب والسنة .

أيها السادة: بعد هذه المقدمة البسيطة أستطيع أن أنتقل بحضراتكم الآن إلى حماه إلى سنة ٥٦٥ ه حيث خرج أهلها منها لأن زلزالاً أتى عليها وضرب بعض مدنها وقراها، ومن هؤلاء الذين خرجوا رجل يسمى الشيخ علي بن المرشد، ترك حماه وتوجّه إلى مصر، في عصر الدولة الأيوبية بعد أن قضى القائد صلاح الدين الأيوبي على دولة الفاطميين وقام بنشر مذهب أهل السنة والجماعة في مصر والشام، كان الشيخ على هذا . أيها الإخوة . من العلماء الفرضيين أي عالماً بعلم الفرائض ( المواريث) فغلب علية التلقيب بالفارض، وكان نائب الحاكم أيضاً في مصر، ثم سئل أن يكون قاضي القضاة أي ( وزيراً للعدل بمفهوم العصر ) فرفض واعتزل القضاء والناس وآثر الانقطاع إلى الدنيا بقاعة الخطابة في الجامع الأزهر.

ومن هذا العالم أرسل الله إمامنا وشاعرنا الذي حدثتكم عنه في الجمعة الماضية هو: 

سيدنا عمر ابن الفارض .

ومع الحلقة ثمانية وثمانين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام ابن الفارض .

#### رهي وأرضاه وأرضانا معه

إخوة الإيمان: ولد الشاعر بمصر سنة ٥٧٦ هـ الموافق لسنة ١١٨١ م، وكان والده أول من ألقى بذور العلم والزهد في قلب الفتى النبيل الذي كان يهتم بميئته وملبسه ويتكلم بالعبارات الفصيحة فلما شب وترعرع اشتغل بفقه الشافعية، وهيأ الله له بعد والده أكابر عصره من العلماء الصوفية وأصحاب المكاشفات والكرامات

كبرهان الدين الجعبري (ت ٦٨٧ هـ) والإمام شهاب الدين عمر السهروردي كبرهان الدين الجعبري (ت ٦٨٧ هـ) والإمام شهاب الدين ، والمحدث الثقة القاسم بن علي بن عساكر الشافعي ( ٥٢٧ . ٦٠٠ هـ) . ولكن أقوى الشخصيات الفكرية الصوفية التي تأثر بها عمر بن الفارض هي شخصية سيدنا الشيخ محيي الدين بن عربي (ت ٦٣٨ هـ) الذي عاصر ابن الفارض وكان مذهبه أقوى المذاهب أثراً في نفسه .

هذه التلمذة جعلته ينهج منهج الصوفية بما يسمى بالخلوة والعزلة عن الناس، فكان يستأذن والده ليبيت بواد في منطقة المقطم، يقضي فيه سواد الليل وبياض النهار، ذاكراً لله تعالى متفكراً في آلائه، ثم يعود إلى والده يلازم درسه ومجالسه في علوم الشريعة لغاية وفاة والده، وحتى التقى برجل يدعى الشيخ البقال فنصحه أن يقصد مكة المكرمة وقال له: «سيكون بما الفتح الأكبر عليك إن شاء الله تعالى » لم يتأخر ابن الفارض في المغادرة ، فقصد مكة سياحة كانت سبيله إلى الفتح الإلهي ، فأقام بواد بينه وبين مكة عشرة أيام للراكب المجد، فكان كل يوم يأتي إلى الحرم المكي يصلّي الصلوات الخمس في وقتها (وكأن بيته داخل الحرم) وانقطع خلالها عن الناس فكان لا يتصل بهم إلا وقت الصلاة في الحرم الشريف ليصلي ويطوف ، حتى ألفه الوحش والطير وتسامع به أهل مكة والبطحاء وبشعره الفذ فصار بعض العلماء يصحبونه من داخل الحرم إلى خارجه ويجهزون له دابة ليركبها أمام الحرم، وإذا بحم يرون أسداً عظيماً يظهر لهم عند الحرم يأتي إلى الإمام ابن الفارض وينخ له كما ينخ الجمل ويقول : يا سيدي اركب .

وحين رأى أهل مكة مكانة الإمام عند الله إذ سخر له الوحش والطير تسارعوا يحفظون قصائده وينشدونها في الأسحار وعلى المآذن، وخصوصاً القصيدة التي فيها أسماء المشاعر في مكة والتي يقول في مطلعها:

أبرق بدا من جانب الغور لامع أم ارتفعت عن وجه ليلى البراقع

(ليلي اسم الكعبة)

وقصيدته:

قلبي يحدثني بأنك متلفي روحي فداك عرفت أم لم تعرف (جازيت عليه أم لم تجاز )

وقصيدته:

ته دلالاً فأنت أهل لذاكا وتحكّم فالحسن قد أعطاكا وبما شئت في هواك اختبرين فاختياري ماكان فيه رضاكا

إخوتي في الله: قضى ابن الفارض في مكة خمسة عشر عاماً فيها الفتح الإلهي المبين له، وبقي فيها حتى أواخر سنة ٦٢٩ هـ حيث استدعاه البقال بطريق الاتصال الروحي ليحضر وفاته ودفنه ويجهزه ويصلي عليه.

فعاد الإمام إلى مصر وقد بلغ صيته كلّ قاصٍ ودان، وأصبح موضع تقدير علية القوم، وأقام بالأزهر في غرفة والده الراحل، عاد ليملي ديوانه بعد أن نظمه ونسقه وقدمه للناس بحلته القشيبة وتلقاه الناس بالقبول وأقبلوا عليه فلم ينكروا عليه شيئاً من حالاته ولا نظمه.

وظفر في آخر حياته بإعجاب الملك الكامل به وإقبال الناس عليه، ولا أدلّ على ذلك من أنه كان حيث يمشي في المدينة وقد ناهز الخامسة والستين يلتفون حوله ويتهافتون عليه ويريد كل منهم أن يقبل يده، فلا يمكّن أحداً من ذلك ، بل كان يكتفى بمصافحتهم ووضع يده في أيديهم .

وكان الملك الكامل في مصر عاقداً مجلسه من أهل العلم والأدب، وكانوا يتذاكرون أصعب القوافي فقال الملك: من أصعبها الياء الساكنة، وطلب من الحاضرين أن يذكر كل منهم ما يحفظ من هذه القافية فلم يتجاوز أحدهم عشرة أبيات، وهنا قال الملك إنه يحفظ خمسين بيتاً من قصيدة واحدة، وإذا بالقاضى

شرف الدين كاتب الملك يقول: أنا أحفظ منها مئة وخمسين بيتاً من قصيدة واحدة

وأنشد يقول:

#### سائق الأظعان يطوي البيد طي منعماً عرّج على كثبان طي .

فقال الملك: لمن هي ؟ قال القاضي: لعمر بن الفارض. فأمر الملك له بألف دينار تقدم له برسم الفقراء الواردين عليه، فتردد القاضي وطلب من الملك إعفاءه من هذه المهمة متحججاً بأن ابن الفارض لن يقبل الذهب، وأمام إلحاح الملك قصد القاضي إلى الأزهر وترك الذهب مع شخص كان يصحبه، وما كاد يصل إلى بابه حتى وجد ابن الفارض ينتظره ويبتدره ويقول: « يا شرف الدين مالك ولذكري في مجلس السلطان ردّ الذهب إليه ولا ترجع إلى سنة » .

فلما عاد القاضي إلى الملك وأخبره قال الملك : « مثل هذا الشيخ يكون في زماني ولا أزوره، لابد لي من زيارته ورؤيته » ، ثم قام ومعه خواص الأمراء إلى الأزهر، لكن ابن الفارض لم يكد يحس بقدومهم حتى خرج من الباب الآخر الذي بالجامع، وسافر إلى الإسكندرية وأقام برأس منارة تدعى المرقب .

يتعبد فيها الليالي ذوات العدد ويخلو مع حبيبه عز وجل يناجيه ويقول:

زدين بفرط الحب فيك تحيرا وارحم حشى بلظى هواك تسعّرا وإذا سألتك أن أراك حقيقة فاسمح ولا تجعل جوابي لن ترى ياقلب أنت وعدتني في حبهم صبرا فحاذر أن تضيق وتضجرا

وأحياناً يضج إلى الله تعالى أن يطيل الليل حتى يبقى الناس بعيدين عنه ويبقى هو صابراً على العبادة لله تعالى قال مرة:

وسواي في العشاق غادر والله أعلـــم بالســرائر إنى على الحالين صابر

غــيري علــي الســلوان قـــادر لى فى الغــــرام ســـريرة يا ليــــل طــــل يا شــــوق دم

هكذا شعراء الحب الإلهي همهم إرضاء محبوبهم وهو الله تعالى

أيها الأحبة والصحب: عاد الإمام ابن الفارض إلى الجامع الأزهر متوعكاً من مبيته بالمرقب، مرض شاعرنا، وكان يغيب عن الوجود فتتمثل له في غيبوبته الجنة أمام عينيه وما أعد الله له من ثمرة حبه له، فيتأوه ويصرخ صرخة عظيمة ويبكي بكاء شديداً ويتغير لونه ويسمعونه يقول:

### ما قد رأيت فقد ضيعت أيامي أمنية ظفرت روحي بها زمناً واليوم أحسبها أضغاث أحلام

إن كان منزلتي في الحب عندكم

ثم يصحو ويحدّث مَنْ حوله بما رآه ، فيقول له الإمام الجعبري : إن هذا مقام عظيم، فيردّ عليه ابن الفارض . يا إبراهيم رابعة العدوية تقول وهي امرأة :

« وعزتك ما عبدتك خوفاً من نارك، ولا رغبة في جنتك، بل كرامة لوجهك الكريم، ومحبّةً فيك» أليس هذا المقام الذي كنت أطلبه وقضيت عمري في السلوك إليه، فسمع الجعبري صوتاً حوله يقول:

ـ يا عمر فما تروم ؟ فقال ابن الفارض:

وكم من دماء دون مرماي طُلّت أروم وقد طال المدى منك نظرةً

وغاب ابن الفارض عن الوجود ثانية، فرأى الجعبري ابن الفارض وقد تملل وجهه وابتسم ، لكنه بعد هذه المرة لم يفق لأنه غاب في حضرة الموجود الحق عَالِيُّه. توفي الإمام الشاعر سنة ٦٣٢ه ، وغسله شيخه وحضر جنازته التي لم ير أهل مصر أعظم منها ، وتمافت الناس على حمل نعشه حتى دفن بمقبرة العارض وقال فيه سبطه :

وقل السلام عليك يا بن الفارض وكشفت عن سر مصون غامض فرويت من بحر محيط فائض جز بالقَرَافة تحت ذيل العارض أبرزت في نظم السلوك عجائباً وشربت من بحر المحبة والولا

فرحمك الله يا ابن الفارض، وجمعنا بك في مستقر رحمته هناك كما جمعنا بك بروحك هنا، وما أدراك ما هنا ، هنا مدرسة سيدنا مُحَد الله على النبي .



إضافة إلى المصادر الأولى : بدائع الزهور ١/ ٨١

### ( 7 70 )

## الشيخ محي الدين بن عربي ( ١٣٥ ـ ١٣٨ هـ )

الحمد الله ذي العزّ المجيد، والبطش الشديد، المبدئ المعيد، الفعّال لما يريد، الذي أمر بتكريم العلماء وأكرمهم بدار لهم فيها من خير مزيد. فسبحان من قسّم خلقه قسمين، وجعله فريقين، فمنهم شقي وسعيد، وغوي ورشيد: ﴿من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها وما ربك بظلام للعبيد﴾.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ولا كفء له و لاعدل و لاضد ولا نديد.

وأشهد أنّ سيدنا مُحِدًا عبده ورسوله الداعي إلى التوحيد، الساعي بالنصح للقريب والبعيد، المحذّر للعصاة من نار تلظّى بدوام الوقيد، المبشّر للمؤمنين بدار لا ينفد نعيمها ولا يبيد.

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا مُحَد صلاة وسلاماً لا يزالان على كر الجديدين في تجديد ، وسلم تسليما.

#### أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام:

هل تعلمون عظيماً في الأمة له من المناصرين مثلما له من المناؤين؟! هل سمعتم برجل شغل بآرائه وأفكاره العقول والأذهان وأثار ثائرة قوم وإعجاب آخرين؟!

إننا اليوم مع هذا النمط من هؤلاء الرجال، مع سيد وضع مناهج تتناول التصوّف والصوفي في جميع درجاته، وكان هو مدرسة عبر القرون، وشهد له أعظم الصوفيين في عصره بأنه سلطان العارفين، كما لقبه به شيخه سيدنا أبو مدين الغوث، وأطلق عليه آخرون لقب الشيخ الأكبر، فقال عنه الإمام السهروردي في بغداد: إنه بحر الحقائق. أعتقد أنكم عرفتم الشخصية الفذّة التي ملكت عقول

المفكرين المشرقيين والغربيين، إنه سيدنا الشيخ محيي الدين بن عربي واسمه سيدنا مُجَّد بن علي بن مُجَّد، حبيب أهل الشام من الصالحين، ومع الحلقة تسعة وثمانين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام الشيخ محيى الدين بن عربي:

#### ره وأرضاه وأرضانا معه

#### إخوة الإيمان:

ولد سيدنا ابن عربي في السبع عشر من رمضان سنة ستين وخمسمئة (٥٦٠ هـ) في مدينة مرسية بالأندلس، في ظل أسرة اشتهرت بالكرم والصلاح والتقوى، فأبوه كان رجلاً صالحاً مواظباً على تلاوة القرآن محباً وصاحباً لسورة يس خاصة، عندما دنت ولادته قال لولده ابن عربي:

. اليوم سيكون الرحيل واللقاء.

فقال له سيدنا ابن عربي: كتب الله سلامتك في سفرك وبارك لك في لقائك. فرح الأب من جواب ولده وظهرت على جبينه لمعة بيضاء تخالف لون بشرته من غير سوء ، لها نور يتلألأ فشعر بها الولد ثم انتشرت في وجهه حتى عمّت بدنه ، ثم مات ، ودفنوه ، والنور يتلألأ منه.

وكانت أمه وأخواله من أهل الصلاح والزهد، منهم ملك تلمسان زهد وترك ملكه، وله عموم لهم قدم ثابتة في طريق التصوّف، وهو من قبيلة طيء المشهورة بالكرم، وتزوج من سيدة لها أثر كبير في دفعه إلى طريق الهدى والنور، فهو ابن هذه البيئة الطيبة الصالحة، وصدق الله العظيم: ﴿والبلد الصالح يخرج نباته بإذن ربه والذي خبث لا يَخْرج إلا نكدا﴾.

إخوتي في الله: تحولت الأسرة سنة ٥٦٨ هـ إلى أشبيلية ، وهناك تفتحت عبقرية الإمام على التعلم والتفقه والتأدب ، فقرأ القرآن وجمعه على القراءات السبع المتواترة،

وكان لتوجهات شيوخه الأثر الفعال في صقل موهبته الشعرية ، وله منهج عظيم في أنه لم يخرج عن الكتاب والسنة والإجماع ، وفي ذلك يقول: إن عربي في شعره:

نسبوني إلى ابن حزم وإني لست ممن يقول قال ابن حزم لا ولا غيره فإن مقالي قال نص الكتاب ذلك علمي أو يقولُ الرسول أو أجمع الخلق على ما أقول ذلك حكمي

ولقد بعدت همته في طلب العلوم وكانت عزيمته لا تعرف الكلل ، فهو كالنحلة دائب الانتقال من روض إلى روض، حتى أجازه مشايخه في العلوم والمعارف ، منهم ابن عساكر وابن الجوزي وحتى وبلغ مرتبة الاجتهاد ، ثم انقطع عن الناس وعاش بين المقابر ، فقال عنه الناس: إن ابن عربي ترك مجالسة الأحياء وراح يجالس الموتى.

وجاء الفتح المبين لمغاليق العلوم وأعطاه الله ما غمض من أسرارها. وجعله كعبة القصّاد.

وتباركت أرض الأندلس وخارجها برحلات الإمام ولقاء شيوخ العالم الإسلامي في المشرق والمغرب، فغرف من بحارهم وفهم إشاراتهم، رسم على ضوء لقائهم طريقه ومذهبه، وكان له اجتماع بسيدنا الخضر، يوجهه عند وجود الخلاف في الرأي بينه وبين أشياخه، ومرّة اختلف في شيء مع شيخه أبي العباس العريني فأتاه سيدنا الخضر: يقول له: إن الحق مع أبي العباس، فعاد ليخبر شيخه بما حدث له، فقال له الشيخ: يا محبّ أأحتاج معك في كل مسألة أختلف فيها معك أن يقول لك الخضر: صدق أبا العباس؟

طاف سيدنا ابن عربي الأرض ، والتقى بشيوخ عصره حتى بلغوا خمساً وخمسين شيخاً من العمالقة في وقتهم ، درس عليهم التصوّف العملي والتبحر بعلوم الشريعة، وحج ومكث في مكة معتكفاً يدرس في كتاب إحياء علوم الدين للإمام الغزالي ،

قبل أن يؤلف بعده كتابه العظيم الفتوحات المكية، وعندما ألفه وضعه فوق الكعبة عاماً كاملاً ثم تناوله فوجده بالحالة التي وضعها عليها لم يؤثّر فيه شمس ولا رياح ولا أمطار ، حتى أيقن أن الله تعالى تقبّله بقبول حسن إن شاء الله تعالى.

وقد نظم سيدنا ابن عربي في فنون التصوف دعا فيها إلى الأخلاق والزهد وإيثار الآخرة على الدنيا، والتشويق إلى سيدنا النبي على وهو القائل:

وإن أغاظك من يقطعه واقترفا سواء أنكرها كفراً أو اعترفا

لا تندمن على خير تجود به فالله يرزق من يعطيه نعمته

واسمعوا معى إلى هذه الأبيات التي يدعو فيها إلى الإخلاص:

إن كنت لى أكون لك ما أنت لى ما أنا لك صحة ما قلت لك واجهد وخلص عملك من كل خير أملك

فاصغ إلى قولى تجد ولتلتزم طريقتي تنل بما جئت به

وقد ظهر سيدنا الشيخ الأكبر كأكبر أديب بين أدباء المشرق والمغرب، وحين طال تجواله ما بين فاس والأندلس ومصر ومكة وبغداد وتركيا وحلب ، كان طلابه وتلاميذه ومريدوه يكثرون ويكثرون ويستقبله الملوك والأمراء عندما يدخل مدنهم، ويتعلمون منه التصوف العملي والزهد والكرم الذي لا مثيل له، فحين دخل قونية من أرض الروم استقبله ملكها وأهداه داراً تساوي مئة ألف درهم، فما نزل بها وأقام بما ، مرّ به سائل: فقال له: شيء لله، فقال: مالي غير هذه الدار خذها فهي لك. بعد هذا التجوال في العالم شاء الله تعالى مع دوام الزهد وملازمة العباد أن وجد

ابن عربي نفسه يتوجه إلى مدينتنا دمشق ، فرحبوا به وقولوا رهي،

دخل بلدتنا المباركة هذه واقتنى داراً بجوار ملكها الملك شرف الدين عيسى سنة ٦٢٠ هـ، الذي كان يجل سيدنا ابن عربي ، وينظر إليه نظره إلى أستاذه، وكان يكثر سيدنا ابن عربي الجلوس في زاوية الإمام الغزالي بالجامع الأموي، ومرة غاب المدرّس

الشافعي والشيخ محيى الدين حاضر، فقال الفقهاء: يا سيدي اذكر لنا درساً وألحّوا، قال: أنا مالكي المذهب، ولكن ما الدرس ؟ فأخبروه الدرس ، وقام الإمام ابن عربي يشرح الدرس ولأهمية هذا الدرس أدعوكم جميعاً لحضوره، ولن أبعد بكم المزار فالجامع الأموى على بعد أمتار منا ، فهلموا وأنتم تترضون عن الإمام ابن عربي، يقول سيدنا ابن عربي في بحث الصلاة: (انظروا كيف يتوضأ سيدنا ابن عربي وكيف يصلَّى) قال: إذا توضأت فاسع في الخروج من الخلاف وتوضأ أسبغ وضوء، وسمّ الله في بدء كل حركة ، واغسل يديك بترك الدنيا منهما ، ومضمض بالذكر والتلاوة، واستنشق بشم الروائح الإلهية، واستبري بالخضوع وترك الكبر، واغسل وجهك بالحياء، وذراعيك بالتوكل، وامسح رأسك بالمذلة والافتقار والاعتراف، وامسح أذنيك باستماع القول واتباع أحسنه، واغسل قدميك لإيطاء كثيب المشاهدة، ثم اثن على الله بما هو أهله ، وصل على رسوله الذي أوضح لك سنن الهدى ، وقف في مصلاك بين يدي ربك من غير تحديد ولا تشبيه ، وواجهه بقلبك كما تواجه الكعبة بوجهك، كبّره بالتعظيم ومشاهدة عبوديتك، وإذا تلوت فكن على حسب الآية المتلوة ، فإن كانت ثناء عليه فكن أنت المحدّث وهو الذي يتلو كتابه عليك، فيعلّمك الثناء عليه فيما يثني به على نفسه، وكذلك في آية الأمر والنهى، وغير ذلك لتقف عند حدوده وتعرف ما وجّه عليك سيدك من الحقوق فتحضرها في قلبك لأدائها والمحافظة عليها ، والحظ ناصيتك بيده في ركوعك ورفعك وسجودك وجميع حركاتك ، فتسقط لك الدعوى في هذه الملاحظة حتى تسلَّم، فإذا سلَّمت فسلَّم باللفظ على من أمرك ، فإن سلامك على نفسك.

ذهل الحاضرون من هذه الكيفية الجديدة في تدريس بحث الصلاة، وسمعوا بآذاتهم تلك المرتبة التي بوأها الله لابن عربي، ورأوا ينابيع الحكمة كيف تتفجر من قلبه على لسانه، ويذكر لنا ابن عربي نفسه كيف صار يرى الرؤيا الصادقة فتَّحقق في اليقظة كما رآها، وكان يرى أثناء ذكره أنواراً تنبعث من باطنه حتى يبدد ظلام الحجرة التي

يذكر فيها، وبدأ يلتقي بأرواح الأنبياء والأولياء يحاورهم ويحاوروه، وبقي في ترقِّ دائم حتى ارتقت روحه إلى هناك سنة ٦٣٨ هـ، ودفن في مرقده في منطقة الصالحية، ثم بنى السلطان سليم إلى جواره مسجد الشيخ محيى الدين.

#### يا أحباب رسول الله :

إن حياة الشيخ الأكبر على مدى ثمانين عاماً ما زال أثرها حياً باقياً بما تركه من مؤلفات ومعارف، وما زال الدعاء عند قبره مستجاباً، فمن كان يريد من الله شيئاً فليدع هناك كما يدعو هنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا محجد الله الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إليه، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله الصلاة والسلام عليك



<sup>·</sup> المصادر: الشيخ محى الدين بن عربي عبد العظيم فرغلى على القربي

سير أعلام النبلاء للذهبي ٢١

الموسوعة الصوفية . للحفني .

جامع كرامات الأولياء : للنبهاني

#### 

## الإ<sub>ع</sub>مام أبو الحسن الشاذليُ ( 490 ـ 767 هـ)

الحمد لله الذي جعل جنة الفردوس لعباده المؤمنين نزلاً ، ويسترهم للأعمال الصالحة الموصلة إليها فلم يتخذوا سواها شغلاً، خلقها لهم قبل أن يخلقهم وأسكنهم إياها قبل أن يوجدهم، وحفّها بالمكاره، وأخرجهم إلى دار الامتحان ليبلوهم أيهم أحسن عملاً.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لاشريك له شهادة تبلّغ القاصد من فضله سوله وأمله، وتنيله من بحر جوده ما قصده وأمله.

وأشهد أنّ سيدنا وحبيبنا وأميرنا وقائدنا ووسيلتنا إلى ربنا سيدنا مُجَّداً عبده ورسوله وصفيه وحبيبه ، وخليله المؤيد بأنواع المعجزات الباهره ، الذي لاتحصى نعوته الشريفة ومناقبه ولاتعد ولاتحصر آياته المنيفة ومواهبه،

فاق النبيين في خلق وفي خلق ولم يدانوه في علم ولا كرم فإن فضل رسول الله ليس له حدّ فيعرب عنه ناطق بفم لا طيب يعدل ترباً ضمّ أعظمه طوبي لمنتشق منه وملتثم صلى عليك الله يا علم الهدى

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا مُحَدِّد وعلى آله وصحبه وسلّم تسليماً كثيراً. أما بعد: فيا معشر الأخوة الكرام:

هذه قصة رجل سما إلى سماء العز، وبلغ من السعادة مالم يكن يبلغ مثله أحد، كان قطب الزمان وقدوة الأنام وعلم الهداية والمشار إليه بالولاية، طلع من المغرب هلالاً بل بدراً، ونزل بالإسكندرية فعاين أهلها منه على البر بحراً، وكان وافر الزهد والعبادة، لائذاً بالمشيئة والإرادة، ذا معارف وأسرار ، وأوراد وأذكار ، ومواعظ

وأقوال، وكرامات وأحوال، منفرداً عن الناس، معرضاً عمن ساد وساس، يلازم الخلوة والذكر ويقطع أوقاته بالمراقبة والفكر، كان من أعاظم العارفين وأكابر المحققين، ساس المريدين سياسة طهر بها قلوبهم، ورباهم تربية محا بها عيوبهم، يأتيه الضال صباحاً فلا يمسى إلا وقد أوصله إلى الله.

وطريقته لاتزال من وقته إلى الآن أوسع الطرق الصوفية وأشهرها، وأكثرها عدداً من الأتباع والمريدين، هو سيد شريف من ذرية سيدنا محجّد بن الحسن بن سيدنا علي، وهو زعيم الطريقة الشاذلية، وإمام الأولياء والصوفية، وأحد مفاخر الملة المحمدية، إنه سيدنا وشيخنا ومرشدنا إلى الله سيدي أبو الحسن الشاذلي (واسمه على بن عبد الله بن عبد الجبار)

ومع الحلقة تسعين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام أبي الحسن الشاذلي .

#### رهي وأرضاه وأرضانا معه.

#### إخوة الإيمان:

ولد سيدنا الإمام أبو الحسن في المغرب بغماره سنة ٩٥ ه، ثم انتقل إلى شاذلة إحدى قرى تونس ودرس العلوم الشرعية في تونس، حتى أتقنها وصار يناظر عليها مع كونه ضريراً، ثم سلك منهاج التصوف وجد واجتهد وتربى على يد شيخه سيدنا عبد السلام بن مشيش (ومقامه في المغرب كمقام الإمام الشاذلي بمصر).

فاعتزل الناس وصخب الحياة إلى الصحاري والقصار وعلى الهضاب وفوق قمم الجبال، يقول سيدنا أبو الحسن الشاذلي: تنسكت ببعض الجبال فألقي في سري من سكن خوف قلبه لم يرفع له عمل، فضقت ذرعاً وأقمت على ذلك عاماً حتى رأيت المصطفى على وهو يقول: يا مبارك أهلكت نفسك فرق ما بين سكن وخطر فالمؤمن يخطر به ولايسكن، فسكن ما بي.

ساح وجاع ثمانين يوماً فظن أن هذا يكفي ليصبح صوفياً على طريق القوم ، فإذا بامرأة خارجة من مغارة كأن وجهها ضياء الشمس حُسناً وهي تقول: منحوس منحوس، جاع ثمانين يوماً فأخذ يدل على الله بعمله، وأنا لي ستة أشهر لم أذق فيها طعاماً.

#### إخوتي في الله:

كان لتربية ابن مشيش أثر بالغ في حياة الشاذلي، رباه على الكرامة وعدم مد يده إلى أحد ، فعمل في التجارة وشارك في الزرع والحرث والحصاد وتربية الماشية.

كان كالأئمة الكبار يحب أن يأخذ زينته عند كل مسجد ، ويتحلّى دائماً بالثياب الحسنة، ويقول: اعرف الله وكن كيف شئت، ومن عرف الله فلا عليه أيضاً إن أكل هنيئاً مريئاً.

وكان على الله علامه فيقول: يابني برّد الماء فإنك إذا شربت الماء السُّخن فقلت الحمد لله تقولها بكزازة، وإذا شربت الماء البارد فقلت الحمد لله استجاب كل عضو منك بالحمد لله.

كان سيدنا الشاذلي كشيوخ الطرق الباقين يركب الخيل الجياد ويقول: لاتسرف بترك الدنيا فتغشاك ظلمتها ، و تنحل أعضاؤك لها فترجع لمعانقتها بعد الخروج منها.

كان الناس ينتفعون بحديثه الحسن وكلامه المطرب الذي يدخل القلب، تحول إلى مصر وقدم الإسكندرية وكان بها سيدنا أبو الفتح الواسطي ، فوقف بظاهر البلدة وعلى حدودها واستأذنه بروحه ليدخل الإسكندرية ، فسمع صوت الإمام أبا الفتح يقول: طاقية لاتسع راسين، فمات أبو الفتح تلك الليلة، ودخلها سيدنا أبو الحسن ونشر بها سيرته وطريقته وأحزابه، واعتقده الخاص والعام وكان يعلم أصحابه سر الطريقة فيقول ليس هذا الطريق بالرهبانية ولا بأكل الشعير والنخالة، ولا ببقية الصناعة، وإنما هو بالصبر على الأوامر واليقين في الهداية. ويكره من المريد أن يكون

متعطلاً وأن يسأل الناس، ويقول: إذا أردت أن تكون من أصحابي فلا تسأل أحداً شيئاً، وإن أتاك شئ من غير مسألة فلا تقبله، وإن كنت مقتدياً بالرسول في الأخذ فكن مقتدياً به كيف يأخذ، كان عليه لا يأخذ شيئاً إلا ليثيب عليه من يعطيه ويعوضه عليه، فإن تطهّرت نفسك وتقدّست هكذا فاقبل وإلا فلا.

#### أيها الأحبة والصحب:

كان تصوف الإمام الشاذلي وأصحابه ومنهم تلميذه الأول أبو العباس المرسي وبعده سيدنا ابن عطاء السكندري ، وهم أركان الطريقة الشاذلية، كان تصوفهم سنياً، ابتعدوا فيه عن الفلسفة واقتربوا جداً من الإمام الغزالي وطلبوا من مريديهم أن يتخذوه قدوة، ويقول الشاذلي لهم: إذا عرضت لكم إلى الله حاجة فتوسلوا إليه بالإمام أبي حامد الغزالي، وكتابه الإحياء يورث العلم، وكتاب قوت القلوب للمكي يورث النور.

وكان يطلق شعاره في التصوف ويقول: التصوف تدريب النفس على العبودية وردها إلى لأحكام الربوبية.

هكذا هو التصوف الشرعي، تصوف مرتبط بالكتاب والسنة، ولكن بعض المغرضين شوشوا على طريقة الشيخ ، وأرسلوا إلى سلطان الإسكندرية بأنه سيفسد عليه الناس ، وربما يستولي أصحابه على ملكك والإسكندرية لكثرة أتباعه، فبعث إليه السلطان رجاله ليغلظ عليه، وهنا عرف مقصد السلطان فقال لخادمه: بُل على هذا الحجر الكبير، فبال عليه فانقلب الحجر ذهباً، فقال لرجال السلطان خذوا هذا للسلطان يضعه في بيت المال، فلما وصل الحجر للسلطان رجع عما فيه من سوء الاعتقاد بالإمام، ثم نزل لزيارته وواصله وعرض عليه الأموال فأبي وقال: الذي يبول خادمه على الحجر فيصير ذهباً بإذن الله تعالى لا يحتاج لأحد من الخلق.

ومرّة كان الإمام أبو الحسن الشاذلي يتكلم في الزهد وهو يلبس تلك الثياب الفاخرة، وكان في المجلس فقير عليه أثواب رثة، فقال الفقير في نفسه: كيف يتكلم

الشيخ في الزهد وعليه هذه الكسوة؟ أنا الزاهد في هذه الدنيا، فالتفت إليه سيدنا أبو الحسن وقال: ثيابك هذه ثياب الرغبة في الدنيا، لأنها تقول للناس أنا فقير، أنا فقير، وثيابنا هذه تنادي علينا بلسان الغنى وتقول صاحبها غني متعفف، فقام الفقير على رؤوس الناس وقال: أستغفر الله وأتوب إليه، السماح السماح ياسيدي، وهنا كساه الإمام كسوة جيدة.

#### معشر الأخوة الكرام:

حج سيدنا أبو الحسن مراراً، فلما كان سنة وفاته ٢٥٦ هـ توفاه الله تعالى على طريق الحج بالصحراء في مصر ودفن حيث مات، يقول تلميذه أبو العباس المرسي: جلت في الملكوت فرأيت أبا مدين متعلقاً بساق العرش، فقلت: ما علومك؟ قال: أحد وسبعون، قلت ما مقامك؟ قال: رابع الخلفاء ورأس السبعة الأبدال، قلت فما تقول في الشاذلي؟ قال: زاد على بأربعين علماً، هو البحر الذي لا يحاط به.

واليوم في تونس يتباركون بسيدنا أبي الحسن الشاذلي ومن عظيم ما ذكر أنهم إذا أجروا مباريات في الرياضة بين الفريق التونسي وغيره ويكاد الفريق الآخر يغلب الفريق التونسي ، يقوم الجمهور بإنشاد أنشودة تذكر مناقب الشاذلي وتتوسل به إلى الله ، فيدب الحماس بالفريق التونسي وينتصر على خصمه بإذن الله تعالى .

#### أيها الأخوة:

إليكم الحدث الأخير في سيدنا أبي الحسن، كان الماء في المنطقة الصحراوية التي دفن فيها الإمام أبو الحسن أجاجاً، كان الماء لايستطيع أن يشربه الشارب إلا بصعوبة، فما دفن سيدنا الإمام أبو الحسن بجواره حتى انقلب الماء عذباً فراتاً ببركة سيدنا أبي الحسن، كان أجاجاً هناك قبل أن يدفن، فلما دفن بجواره أصبح عذباً هنا، عذب بذكر سيدنا محجد هنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا محجد الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إليه، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله الصلاة والسلام عليك (١)



'. الشعر الصوفي في مصر - على صافي حسين ص ٦٠ .

<sup>.</sup> شذرات الذهب في أخبار من ذهب - عبد الحي العكري الحنبلي الدمشقي ٤٨/٧ .

<sup>.</sup> جامع كرامات الأولياء للنبهاني ٣٤١/٢.

<sup>.</sup> الموسوعة الصوفية .

#### ( \ \ \ )

## الإ<sub>ن</sub>هام إبراهيم الدسوقيُ (100- 197هـ )

الحمد الله الذي أيد الإسلام بمبعث سيد الأنام، وجعل مدده لكل خليفة وإمام، فهم ظل الله في أرضه يأوي إليه كل ملهوف ، والزعماء القائمون بنهي كل منكر وأمر كل معروف، جعل قصصهم عبرة لأولي الألباب، وتذكرة في كل خبر وكتاب، فمن عدل منهم كان أول السبعة، ومن ظلم كان في أخباره شنعه

أحمده حمداً كثيراً على أن عرّفنا من صلح منهم ومن فسد، ومن هو في الوغى مدد، وبين الأنام عدد، ونشكره على أن أخّرنا عن كل الأمم، وهذا والله من أعظم الإحسان وأسبغ النعم، لنعاين ممن تقدّم آثارهم ونشاهد منازلهم وديارهم، ونسمع كل ما وقعت وجرت أخبارهم، أعظم بها من منة جليلة وكرامة وفضيلة.

وأشهد أنّ لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، شهادة لا ينقص قدر إيمانها بعد تأكده ، ولا يخفض مجد اتقانها بعد تشيده.

وأشهد أنّ سيدنا مُجَّد عبده ورسوله الذي كان لقوى الحق أهلا، ومن جعل بتشريعه طريق الفلاح لسالك سننه سهلا .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا مُجَدّ وعلى آله وأصحابه وأزواجه وذريته وأتباعه، وسلم تسليماً كثيرا .

#### أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام

تكاملت صورة التصوف الإسلامي في القرنين الخامس والسادس من الهجرة النبوية، بعد أن عُرف في القرن الثالث الهجري كعلم مدوّن لأول مرة، وبدأ يأخذ طريقة كمنهج إصلاحي منظم عن طريق الدعوة الروحية والمجاهدات النفسية والخلقية في مواجهة تيار الترف والإنحلال الذي أخذ يدبّ في المجتمع الإسلامي .

والتصوف . أيها الإخوة . كمنهج ثلث الدين الإسلامي ذلك أن الدّين له ثلاثة أركان : الإسلام والإيمان والإحسان

الإسلام أعمال الجوارح ، والإيمان هو العقيدة، والإحسان هو التصوف : أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك ( مشاهدة ومراقبة ) مراقبة الله في سلوكنا و أخلاقنا .

ولذلك نجد في القرآن الكريم في مواضع عدّة يأمرنا مولانا أن نكون ربّانيين، والربّانية نسبة إلى الرّب وهم العلماء الأتقياء والفقهاء العابدون. فعلى موجات آل عمران:

﴿ كونوا ربانيين (علماء عاملين ) بما كنتم تعلّمون الكتاب ﴾ (آل عمران ٢٩) وعلى موجات سورة المائدة (٤٤) ﴿ يحكم بما النّبيون الذين أسلموا للذين هادوا والربّانيون (العلماء) والأحبار ﴾ (الفقهاء).

فالعالم الربايي هو المتخلّق بأخلاق الله تعالى.

التصوف ليس رسماً وعلماً ولكنه خُلُق، لأنه لو كان رسماً لحصل بالمجاهدة، ولو كان علماً لحصل بالتعلّم، وتستطيع أن تقول: إن التصوف كبح جماح النفس ومحاربة الأهواء لأنّ طبيعتها أمّارة بالسوء ،وإن شئت قلت: هو صفاء الضمير، والزهد في الدنيا والجاه والمتاع، واتباع سنة المصطفى والانقطاع إلى الله تعالى ودوام التفكير والتأمل.

وجاء علماء القرن الثالث الهجري فأطلقوا على هذه المعاني اسم التصوف اصطلاحاً (ولا مشاحّة في الاصطلاح) لك أن تسميه ربانية ، أو تصوفاً أو مقام الإحسان ، صحيح لم يعرف هذا المصطلح في القرن الأول، لكنَّ الصحابة الكرام كانوا أئمّة في الزهد وكبح جماح نفوسهم عن الآثام، وضربوا لنا الأمثال بالأخلاق والمعاملة، وكانوا قمماً في الزهد والتقشف والذّكر والعبادة.

وعلى منهجهم سار من بعدهم من التابعين وتابع التابعين من الأئمة الأولياء والأقطاب والأبدال. ونحن اليوم مع قطب كبير حمل هذا المنهج بين جوانحه، لم يكن عَلَماً من أعلام التصوف فحسب بل كان عالماً متحققا بالشريعة حتى عُرضت عليه مشيخه الأزهر فأباها، ومع أنه لم يعمَّر سوى ثلاث وأربعين سنة لكنه ترك لنا كثيرا من المحاضرات التي ألَّفها وألقاها على أتباعه.

كتب تبين أنه كان عالماً لايشق له غبار، وبحر لايدرك له قرار، حتى لقب بالأستاذ، ألف في الفقه والتصوف والمواعظ مما جعله في مصافّ كبار الأولياء والعلماء.

وطريقته تسمّى البرهانية لأنّ لقبه برهان الدين، و الإبراهيمية نسبة إلى اسمه، والدسوقية نسبة إلى بلدته .

إننا مع حفيد من أحفاد رسول الله على ، حسني النسب ، وقطب من كبار الأولياء في عصره سيدنا:

برهان الدين أبو العينين إبراهيم بن أبي المجد القرشي الدسوقي .

ومع الحلقة ثلاثة وتسعين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام إبراهيم الدسوقى .

#### رهي وأرضاه وأرضانا معه

إخوة الإيمان: ولد الإمام في شعبان سنة ٢٥٣ هـ ثلاث وخمسين وستمئة هجرية، من أبوين كريمين، أما والده فكان يحظى باحترام كبير من قبل أحد العارفين ( مُحَّد بن هارون ) إذا دخل يجله ويحترمه، حتى عجب أتباعه من ذلك فسألوه فقال:

. إن في ظهره ولياً يبلغ صيته المشرق والمغرب .

وكانت والدته ابنة أحد خلفاء سيدنا الإمام أحمد الرفاعي ( أبو الفتح بن أبي الغنائم الواسطي ) على درجة كبيرة من الصلاح حدثت عن والدها فقالت : كان إذا دخل رمضان امتنع عن الرضاعة من الفجر إلى غروب الشمس، حتى إنهم شكوا

في رمضان الثاني هل دخل أم لا ؟ فقالت أمه: نعم قد دخل رمضان وهذا أول يوم منه ، فقالوا: وكيف عرفت ؟ قالت: امتنع ولدي إبراهيم عن الارتضاع.

وشبَّ شباباً دلّ على أنَّ له شأناً أي شأن كان يقوم الليل ويتقي المحارم، شجاعاً مقاتلاً يضرب بالسيف ويطعن في الرمح ويجيد القتال ، وجميع أتباعه شجعان مجاهدون، وطريقتهم قامت على الجهاد والمجاهدة.

والعجيب أنَّ علمه كان وهبياً، إذ نشأ في قرية لا فقيه فيها ولا معلّم، وكل ما آتاه الله تعالى كان ببركة القرآن الكريم والصلاة على النبي على الله على النبي المالة على النبي المالة على النبي الله المالة على النبي المالة على النبي الله المالة على النبي المالة المالة

ودرس الفقه الشافعي من الكتب، ولكثرة الصلاة على النبي كان يراه في المنام واليقظة ، ويكشف له عن الأمور ويفتح له أقفال الحجب، لذلك صرح هذا القطب الرباني مرة فقال : « أنا لا منة لأحدٍ علي إلا رسولُ الله كلي الس له شيخ ولا قدوة إلا خير البرية.

ورجل هذا حالة يقول عنه العارفون: إنه يكون متّصفاً بالعلم الدقيق بالكتاب والسنة والسير على هدي المصطفى واتباع سنته القولية والفعلية والإخلاص والخشية من ربّ البرية.

فهل صدق هؤلاء العارفون فيما قالوه ؟

## إخوتي في الله :

إنّ المطلع على سيرة القطب سيدي إبراهيم الدسوقي ليجد أنّ الإمام كان يركّز على أنَّ طريقته: شريعة وحقيقة، ويدعو للحفاظ على شعائر الإسلام لمن أراد أن يفوز باليقين.

لذا أيها السادة . اسمحوا لي أن أبادر فوراً بالانتقال بحضراتكم على أجنحة الإيمان ونور اليقين إلى هناك، إلى دسوق حيث القطب الرباني يلخّص منهجيته لمريديه، فلندخل عليه ونحن نترضى عنه، هاهو يقول لهم : « إذا حقّق الرجل إسلامه، وأتقن إيمانه فاز باليقين، لأنَّ المقرّ بالشهادتين بلا إثبات فروض الدِّين مسكين، فإذا أتى بالإسلام والشريعة الأعمال المطهرة بالإيمان وأدّى الفرائض

المفروضات من الصلاة والصوم والزكاة والحج والحلال وضبط الدين في الأعمال والأقوال كان هو المسلم المؤمن » .

بالله عليكم يا سادة أليس هذا القول من منهل الشريعة، الشريعة التي تثمر بالحقيقة، وقد عرفنا الشريعة، فما هي الحقيقة عند أهل الله ؟

الحقيقة عند العارفين بالله هي الاستغراق في أداء الفرض، بالاندماج بالكلية في العبادة، حتى يشعر الإنسان بلذَّة القرب في حضرة الخالق، وهذا ما يسمى عند الفقهاء بالخشوع في الصلاة.

وهذه الحقيقة (أي التحقق بأداء العبادة) ذكرها القطب الدسوقي.

أيها السادة: ما زلت معكم واقفين على الأعتاب، ونحن نسمع الدرر التي يتكلم بها الإمام، وللإمام كلام بالعبرية والسريانية والأعجمية، فهو يتكلم بجميع اللغات ولجميع الأمم وهذا يعدّ من كراماته، اسمعوه وهو يقول: «من لم يكن متشرّعاً ولا متحقّقاً عفيفاً فليس من أولادي ولو كان ابني لصلبي، وكل من كان من المريدين ملازماً للشريعة والحقيقة والطريقة والديانة والصيانة والزهد والورع وقلة الطمع، عاملاً علم فهو ولدي وإن كان من أقصى البلاد.

يا ولدي ما دام لسانك يذوق الحرام فلا تطمع أن تذوق من الحكم والمعارف شيئاً ، أتروم أن تتذوق أسرار معاني كلام الله عزّ وجل وأنت في الشهوات غارق؟! أم تروم ذلك وقد تذكّرت كل شيء سواه فلا تتلذّذ إلا بما يحجبك عنه، حاشا لله فإنَّ كلام الله عزَّ وجل أعزُّ وأجلُ من أن يدركه المنصرفون عنه.

لا يجوز لحامل القرآن أن يدنس فمه بأكل حرام ولا بكلام حرام، مثال من ينطق بالقرآن مع تدنس فمه بغيبة أو نميمة أو بمتان مِثْل من وضع المصحف في القذر، وقد قال العلماء بكفره ».

أيها الأحبة والصحب: هذا درس واحد من دروسٍ عدّة من هذا المنهج الفريد الذي أعده رجل من سادات الأمة، سيد ضرب بنفسه المثل ليقتدي به أتباعه،

وكان على درجة كبيرة من علو النفس وارتفاع الهمة، يستر عيوب إخوانه، ويغيث الملهوف، ويجير من احتمى به ولاذ ببابه، وهو القائل:

فإنا لنحمى الذي قد أتى لنا إذا قال غشني يا دسوقي بنية إذا كان في شرق أو الغرب قال لي أغشني أغشه من سيوف صقلية

وهذا لا يقوله إلا من لا يغفل عن الله طرفة عين، ولا يشهد فاعلاً في الكون إلا الله، وحقاً كان القطب الدسوقي كذلك، اسمعوا إليه وهو يناجي مولانا عزّوجل فيقول:

وأبحت جسمي من أراد جلوسي وحبيب قلبي في الفؤاد جليسي ولقد جعلتك في الفؤاد مؤانسي فالجسم منى للحبيب مؤانس

إِنَّ القطب رضي الله على الله تعالى بكُّليته بالذكر والعبادة حتى سقاه الله كأس المحبّة الإلهية، والله تعالى يقول في الحديث القدسي ( فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذين لأعيذنه) (خ)

شرب القطب الدسوقي من كأس المحبة الإلهية، فحكَّمه الله تعالى بكل ما في هذا الكون، يقول رضى الله تعالى عنه:

فتهتُ عن العشَّاق سكراً بخلوتي لصُمُّ الجبال الراسياتِ لدكتِ وإنّ رسول الله شيخي وقدوتي وعشت وثيقاً صادقاً بمحبتى وفي الجن والأشباح ربُّ البريةِ

سقاني محبوبي بكأس المحبة ولاح لنا نورُ الجلالة لو أضا ونادمني سرّاً بسر وحكمةٍ وعاهدني عهدأ حفظت لعهده وحكمني في سائر الأرض كلها

#### معشر الإخوة المسلمين:

كان اتصال القطب الدسوقي بالله تعالى عظيماً أورثه كل شيء، ومن كان مع الله كان الله معه، ومن أطاع الله أطاعه كلّ شيء، وهو القائل: « لي الآن أربعون سنة ما حجبت عن الله طرفة عين ».

وقد حاول بعض ضعاف القلوب أن يتحدّوه في علمه فقبل التحدّي، جاؤوا إليه وهم يخططون للإيقاع به علمياً، وما إن جلسوا إليه وقال لهم: (هاتوا ما عندكم) حتى تبخر ما كان في عقولهم من إعجاز (وكأنهم فقدوا الذاكرة) وراحوا يسخرون من أنفسهم واعترفوا بأنهم أمام ولي عارف بالله ربّاني وصاروا من أتباعه ومريديه فقال فيهم:

# فكم من عاقل قد جاءنا وهو منكر فرُدَّ بفضل الله من أهل خرقتي

حتى السلاطين والأمراء الذين كانوا في عصره رضخوا لأمره وانقادوا إليه واتبعوه لما رأوا من إخلاصه وتقواه وعلمه، إذ استنجد الناس بالإمام القطب من الظلم الذي تعرضوا إليه من بعض المماليك المستبدّين بمقدرات البلاد، وكان السلطان آنذاك الأشرف خليل بن قلاوون (٦٨٩ – ٦٩٣ هـ) فكتب إليه القطب أن يكفّ رجال الحكم في دولته عن ظلم الناس لأنه مسؤول أمام الله عن رعيته، فبماذا أجاب السلطان ؟

انظروا إلى بطانة السوء عندما تحيط بالملوك والحكام، إنَّ بعض حاشية السلطان أوغروا صدره عليه، وأفهموه أنَّ هيبة الحكم وسطوة السلطان تقتضي أن يضرب هذا الرجل المجترئ على الدولة، ومازالوا به حتى أرسل فرقة الجند بقيادة الأمير عزّالدين إلى دسوق، ونزل تحت خيمة ضربت له هناك على النيل، وأرسل يستدعي القطب أبا العينين الدسوقي فرفض الإمام المجيء إليه وقال للرسول: ارجع فإنّ صاحبك قد أصابه الله بالشلل لتعديه على أهل الله.

فعاد الرسول فوجده لا يستطيع القيام، وعاد الجنود حاملين الأمير وقد باؤوا بالفشل، ولكن بطانة السوء جعلت السلطان يرسل إليه كوكبة من الجند ومعهم وحوش وسباع ضارية، وما أن برز إليهم الإمام حتى هاجت السباع وماجت وتحولت إلى الجند تريد أن تفتك بهم بقدرة قادر.

عندها فقط تبين للسلطان خليل أن الإمام الدسوقي من الأولياء وليس كما صوره الوشاة، فقرر أن يذهب إليه بنفسه معتذراً يطلب صفحه وبركته، سار من القاهرة إلى دسوق ليقبل يد الإمام الذي بلغ من العمر ثلاثاً وأربعين سنة، وأهل الله يعجّل الله تعالى بهم (إنما يعجل الله بالأخيار)، اختار الإمام ما عند الله بعد أن أحبه أهل الأرض وأهل السماء (سنة ٢٩٦ه) استقبلته السماء بعرس سار فيه الذاكرون يحملون القطب إلى هناك، حيث لا هناك هناك، فمن أراد أن يلتقي به هناك فليبق معنا هنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا محبّد الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إلى النبي الأعظم على وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله هي

الصلاة والسلام عليك.

#### '

#### المصادر:

جوهرة الدسوقي الموسوعة الصوفية ١٥٧ الموسوعة الصوفية ١٥٧ الطبقات الكبرى للشعراني ج١٦٥/١ شذرات الذهب لابن العماد الإمام أبو العينين الدسوقي (عبد العال كحيل)

# ( ~ ~ )

# 

الحمد الله مدّبر الملك والملكوت ، المنفرد بالعزّة والجبروت ، بيده مقاليد الأرض والسماوات ومصاير جميع المخلوقات، (ذلكم الله ربكم لا إله إلا هو فاعبدوه وهو على كل شي وكيل) .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، إله تنزه عن الوزير و النظير والمشير في سائر الحالات.

وأشهد أن سيدنا مجًد عبده ورسوله وصفيه وخليله أزاح الله بنور وجوده ظلم الجهالات، وأيده بالمعجزات الباهرات، وختم به النبوة والرسالات، وهيأ له أبطالاً حملوا هذا العلم بأمانة وبلغوه في نواحي الأرض في كل الأوقات، ولم يخافوا في الله لومة لائم من جميع البريات.

اللهم صل وسلم وبارك على هذا النبي الكريم والسيد السند العظيم سيدنا ومولانا عَمَّد وعلى أله وأصحابه الذين توكلوا على مدبر أمرهم فأحاطهم بعونه في الحياة ونعيمه بعد الممات ، وسلم تسليماً كثيراً .

أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام: أقف اليوم مع حضراتكم أمام قمة سامقة علمية صوفية عالية، قمة عاشت في القرن العاشر الهجري وكان صورة مثالية للصوفية في عصره، ومناراً وحجة للسالكين إلى الله تعالى.

لأن بعض الناس في هذه الأيام يحاولون تشويه الوجه الحقيقي للتصوف ويتتبعون سقطات المتأخرين لتنفير الناس من التصوف بحجة التمسك بالكتاب والسنة .

وما الصوفي الحق إلا ابنُ الكتاب والسنة وخادمٌ لهما .

اليوم أثبت لكم بما لا يدع مجالاً للشك ما هو موقف الصوفيّ بالحديث عن إمامنا المجاهد على بصيرة ومعرفة بالكتاب والسنة، فهابه الملوك لأنه لم يذل نفسه لهم، بل اعتز بعزة الله الذي وهبهم العلم والمعرفة ، فصان بذلك حق العلم ورفع من مكانة العلماء وتخلق بأخلاق النبي التي يعتز بما الصوفية ، فكان مثالاً كاملاً في الورع والتواضع والزهد والكرم والحياء .

وأعطاه الله تعالى فهماً ثاقباً فتنبه لما يحيط به من خرافات وأوهام ، فجهر بكلمة الحق وأعطى للناس صورة حقيقية للتصوف الحق حتى يفلق الطريق أمام أدعيائه ومستغليه ومشوهى صورته.

ووضع بتآليفه المتعددة وآرائه الثاقبة منهجاً صحيحاً يوفّق فيه بين آراء الفقهاء والصوفية.

فنحن اليوم في زيارة إمام عامل ، وعابد زاهد ، وفقيه شافعي محدّث ، ومربي مسلك من ذرية الإمام مُجَّد بن الحنفية بن سيدنا على بن أبي طالب .

مع سيدنا الإمام القطب الرباني سيدي عبد الوهاب الشعراني الله

ومع الحلقة ستة وتسعين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام الشعراني:

قوارضاه ورضى عنا معه

إخوة الإيمان: في ظل دولتين متعاقبتين دولة المماليك الشراكسة ودولة العثمانيين، وفي القرن السادس عشر الميلادي الذي يقابل القرن العاشر الهجري وفي عام ٨٩٧ هـ وُلد سيدنا عبد الوهاب بن أحمد بن على الشعراني.

ولد من أسرة علمية صوفية ، وله سبعة أجداد كلهم سلاطين، وجده السلطان أحمد كان معاصراً للصوفي الكبير سيدنا أبي مدين الغوث أحد أساتذة الشيخ الأكبر سيدنا الشيخ محي الدين بن عربي ، وتتلمذ ابنه موسى عليه وصار من أتباعه الذين أخلصوا له وتفانوا في خدمته ، فلما أراد أن ينشر دعوته، أرسل جماعة من أصحابه

في الأرض وأرسل موسى هذا إلى صعيد مصر قائلاً له: عينك أهل الله في صعيد مصر تعيش فيها وتموت فيها. فكان كما قال.

فأسرة الإمام الشعراني في مصر عريقة ، وهذه العراقة كفلت لها الاعتزاز بالدين اعتزازاً جعلها تتجه إلى التصوف على اعتبار أنه جوهر الدِّين ولُبِّه ، والتصوف في حقيقته كما يقول أهله العارفون : علم انقدح في القلوب بعد استنارتها بالعمل بالكتاب والسنة .

وقد ضحّى جد الشعراني بالملك في سبيل التصوف، لأن شيخه أبا مدين أخبره أن التصوف مع السلطة لا يجتمعان، فاختار التصوف وزهد في السلطنة.

وأما والده فتذكر الكتب أنه كان عالماً فقيهاً مؤلفاً حافظاً للقرآن الكريم قال لولده سيدي عبد الوهّاب: جمعت من العلوم ما لو اجتمع على سائر العلماء بالجامع الأزهر لقطعتهم بالحجج الواضحة الصحيحة.

## معشر الإخوة الكرام:

لكن الإمام الشعراني لم ينعم بوالده كثيراً ، إذ توفي والده في أول سن المراهقة، فنشأ يتيم الأبوين وتولى كفالته أخوه الشيخ عبد القادر وكان عالماً ورعاً، له مناقب كثيره في الزهد والفقه .

فتولى كفالة الفتى الذي ما أن بلغ سن الثامنة حتى حفظ القرآن الكريم وقرأ متون العلم واطلع على قدر غير يسير من شروحها ، ثم التحق بالأزهر شأن طلاب العلم، ومكث فيه خمس سنين طالباً مجداً يدرس العلوم بشغف ونهم ويحفظ المختصرات، حتى حفظ مختصراً كبيراً في الفقه الشافعي هو (الروض) مختصر (الروضة) ولم يكتف بالأزهر بل راح يقرأ على المحدّثين والفقهاء وكبار العلماء ، حتى بلغ شيوخه خمسين شيخاً من أجلاء العلماء الذين كانوا يعجبون به ويدهشون لقوة حافظته وشدة فهمه وكان من أعظمهم شيخ الإسلام في وقته القاضي الإمام الشيخ زكريا الأنصاري، كل ذلك يكتب ما سمعه من التعليقات

على طرف كتبه .

وقيض له من شفق عليه وقدم له المأكل والملبس والمأوى . يقول سيدنا الإمام الشعراني في كتابه ( لواقح الأنوار القدسية ) : كان جدي الشيخ نور الدين يشفق على الأيتام فببركته قيض الله لي الشيخ خضر الذي رباني وزوجته فعشت معهما في أرغد عيش وأرفهه من المأكل والملبس حتى ماتا .

أيها الأحبة والصحب: لم يكتف سيدنا الشعراني بالعلم بل كان العمل والعبادة ديدنه في حياته كلها، إذ لابد من العلم مع الذكر ليكون أدعى إلى تثبته وتحققه وجمعه بين علمي الشريعة والحقيقة. لذا كنت تراه يكثر من الصوم وكف النفس عن التطلع إلى الشهوات، وحين أقبل على طريق التصوف أقبل عليها بهمة لا تعرف الكلل، بدأها بقطع نفسه عن الدنيا، ومكث سنين لا يضطجع على الأرض لا ليلا ولا نهاراً، بل اتخذ له حبلاً بسقف غرفته أو خلوته يجعله في عنقه ليلا حتى لا يسقط، وكان يديم الصوم ويفطر على أوقية من الخبز ثم اعتزل الناس وسكن في أحد الأبراج الخربة مدة سنة.

أتعرفون . أيها الإخوة . ماذا أنتجت هذه المجاهدات ؟

لقد قويت روحانية الإمام، وغلبت على جسديته فصار يطير من صحن الجامع إلى سطحه ، وصارت روحه تعشق العلو، تطيعه في الصعود وتستعصي عليه في الهبوط .

وكان يتعاهده في فترة المجاهدات الأولياء والعارفون بالله لما رأوه مقبلاً على العلم منهمكاً به ، ورأوا أمارات النجابة والرئاسة عليه، قال له أحدهم: « أقبل على الله، ويكفيك من العلم ماتعلمته » ، فبدأ يدرس التصوف ويقرأ كتبه ويتبحر بما . ثم لقيه أخر فقال له:

إن أردت حياة قلبك الحياة التي لا موت بعدها، فاخرج عن الركون إلى الخلق ومت عن هواك وإرادتك، وتوجه إلى المسجد الغمري .

فسكن هذا المسجد وكان معهداً علمياً عتيداً خاصاً بالطلاب أقام فيه مدة طويلة تقدر بحوالي سبعة عشر عاماً . وقيض الله له إمام المسجد وأسرته ، ورسم في هذا المسجد مستقبله الروحي الزاهر .

إذ أقبل عليه الناس من كل فج عميق، وقدموا إليه الهدايا والأموال وهو يأباها، وكلما أباها ارتفع في أعين الناس ، وكان ذلك يرفعه أيضاً في عين الله لأن إقباله عليه كان صادقاً في الوصول إلى الله .

وفي هذا المسجد اجتمع بسيدنا الخضر على سطح الجامع وكلمه، ودله سيدنا الخضر على الميزان الذي يرى فيه أقوال الأئمة والمجتهدين مستمدة من عين الشريعة. فألف كتابه العظيم (الميزان).

ثم هيأ الله له زوجة صالحة بطريقة عجيبة لم تحدث لأحد. جاءه أحد الأولياء وسأله: هل أنت متزوج ؟

قال الإمام الشعراني: لا

قال الولي : ولم ؟

قال الإمام الشعراني: لأني فقير لا أملك المهر

قال الولي: امدد يدك فقبض يده ثم قال له: زوجتك وأنكحتك زينب بنت خليل القصبي وأقبضت عنك المهر ثلاثين ديناراً وأخدمتك إخوتها الثلاثة وأعطيتك البيت المسجل باسمها، قل: قبلت نكاحها لنفسي، فقال الشعراني: قبلت، وانصرف الولي.

وما إن حل المساء حتى طرق الباب طارق.

قال الشعراني : من ؟

قال: أنا خليل القصبي . وفتح للرجل فقال للشعراني : أريد أن أصاهرك وأزوجك ابنتي. وأطرق الشعراني محتاراً ثم قال : أنا فقير، فإذا برجل يسمع تحاورهما عن بعد فقال : أنا عندي ثلاثون ديناراً أدفعها عن الشيخ مهراً، وأصبر عليه حتى

يأذن الله بالفرج. ويقبض القصبي المهر ويقول: ولها بيت على اسمها أعطيه لكما، ولها ثلاثة إخوة هم خدمك يتعلمون على يديك. (ومن يتوكل على الله فهو حسبه) ويتحقق قول الولي ، وتكون زينب هذه أولى زوجاته ويتبعها بعدها بثلاث، ويعد الشعراني من نعم الله عليه إصلاح زوجاته ، فقد كن طائعات قانتات صابرات ، ومن زوجته فاطمة أعقب ولده عبد الرحمن ومات بقية أولاده.

معشر السادة: وحين بلغ سيدنا الإمام الشعراني سن السادسة والعشرين أي سنة ٩٢٣ هـ افتتح السلطان سليم مصر وأقام قلعة الجبل، ووفدت عليه الوفود للسلام عليه، وحين أراد الرحيل سأل: هل بقي أحد من العلماء أو الأولياء لم نره؟ فقالوا: ما بقي إلا رجل واحد صغير السن لم تجر عادته أن يقابل أحداً من الولاة، فقال السلطان سليم: أنا أذهب إليه، وقام السلطان وحاشيته إلى جامع الغمري فقابل الإمام الشعراني ودخل حبه إلى قلبه واعتقده.

وهكذا نرى . أيها الإخوة . من خلال هذا الفصل الأول من حياة الإمام أن من أقبل على الله أقبل عليه كل شيء .

احفظوا هذه القاعدة التليدة من خلال الحلقة الأولى من حياة الإمام الشعراني: من أطاع الله أطاعه كل شيء هنا أو هناك .

وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا مُحَّد ﷺ الجالس فيها عليه أن يؤدي التحية إلى الحبيب وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله هي الصلاة والسلام عليك



# ( 7 7 9 )

# الإمام عبد الوهاب الشهراني ـ ج٢ ـ

الحمد الله الذي لا يخيب لديه أمل من أمله، ولا يغيب عن بساط قربه من رضيه وقبله، الأول من غير بداية، الآخر من غير نهاية ، الغني الذي لا شريك له في فعله، استوى على العرش من غير تكييف ولا تشبيه، وقد ضل من شبهه ومثله، العرش لا يمسكه، والعقل لا يدركه والوهم لا يصوره، والفكر لا يقدره.

أحمده على ما أسدى من خير وأجزله ، وأبدى من بر فأكمله .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له إله علم الأشياء مجملة ومفصلة.

وأشهد أن سيدنا مُحِدًا عبده وصفيه الذي أرسله، وحبيبيه الذي أنزل عليه الكتاب فجمع فيه علوم الكتب المنزلة، وهيأ له رجالاً وأئمة كشفوا ببرهانه كل مفصّلة، وأوضحوا بيان كل مشكلة.

اللهم صل وسلم وبارك وعظم على سيدنا ومولانا مُجَد وعلى آله وأصحابه كما جعله بالخير أجود من الريح المرسلة، وسلم تسليما .

## أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام :

هيأ الله للإمام الشعراني شيوخاً في حياته عرّفوه الطريق إلى الله تعالى علماً وذوقاً ، فكراً وحالاً تعلم منهم أن العلم إذا لم يثمر العمل لا قيمة له، وأن العلم إن لم يكن وسيلة لتحصيل المكارم فالجهل خير منه، وأمروه بثلاثة أركان هي الأولى للوصول إلى الله تعالى وهي : الاستغفار، والصلاة على النبي المختار، والذكر بلا إله إلا الله .

دلَّه شيخه على الشوني إلى الصلاة على النبي في وقال له: إنها تورث المصلي الفيوضات الروحية والإلهامات النورانية، وتشعره بلذة روحية كلما تردد اسم النبي التعظيم والتكريم، وبما تكون معايير الحب والتعلق برسول الله، وتقوم مقام الشيخ في الإرشاد والتوجيه، ذلك أن النبي هو الرحمة المهداة وبواسطته أنعم الله علينا بنعمة

الإسلام ، وعن طريقه عرف الناس أسس الهداية والنور، لذا أمرنا الله تعالى بالصلاة عليه .

دخلت هذه التوجيهات سويداء قلب الإمام وعجن ذاته بما، واتخذ زاوية لمريديه أقام فيها مجلساً للصلاة على النبي كل ليلة من عام ٩١٨ه وحتى فراقه للحياة لسنة ٩٧٣ أي ما يزيد على نصف قرن.

وتأثر بشيخه ابن عنان في كثرة العبادة ودوام السهر وملازمة التهجد وقيام الليل حتى قال الشعراني: كنا ونحن شباب في ليالي الشتاء نراه وهو واقف يصلي على سطح الجامع الغمري ثم ننام ونقوم فنجده قائماً يصلي وهو متلفح بحرامه . حتى تعرف على الشيخ علي الخواص سنة ٥٤٥ هـ ليبدأ مرحلة جديدة كانت زهرة حياته ومرحلته الذهبية.

إننا . معشر الإخوة . مع الحلقة سبعة وتسعين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع الحلقة المتممة لسيرة الإمام الشعراني أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام .

# ر وأرضاه وأرضانا معه

#### إخوة الإيمان:

سيدنا على الخواص رجل أمي لا يقرأ ولا يكتب، ومع أن الشعراني كان حجة في العلوم والفنون لكنه تلقن على يدي هذا الإمام الرباني فنون الحكمة العالية التي لم يكن علمه سبق إلى قطرة من قطراتها.

ولأنه تحول هام في حياة الإمام اسمحوا لي أن أدعو حضراتكم لأطير بكم على جناح السرعة إلى هناك، إلى مصر لألتقي معكم بروح هذين الإمامين الجليلين والبحرين العظيمين بحر الشريعة وبحر الحقيقة واسمعوا معى إلى المحاورة الأولى بينهما:

قال له الخواص: إلى من تنتسب ؟

قال الشعراني: إلى السلطان أحمد سلطان المغرب نسباً، وإلى مُحَدّ بن الحنفية شرفاً.

قال الخواص: ما عملك ؟

قال الشعراني: العلم، أقرؤه وأطلبه وأعلمه.

قال الخواص : سلطنة وشرف وعلم مع فقر (تصوف) لا يجتمعان ، فإن أردت مصاحبتي فاختر الفقر على ما عداه .

واختار الإمام الشعراني ، اختار الفقر (التصوف) وصحبة الإمام الخواص .

إنني اليوم أيها السادة وللمرة الأولى أستعرض مع حضراتكم المجاهدات التي يتعرض إليها الصوفيون في الوصول إلى الله تعالى .

ولا تنسوا أن عمدة الطريق إلى الله كثرة الصلاة على سيدنا رسول الله على .

أول درس أخذه الإمام الشعراني من شيخه الأخير: كيف يجب على العالم ألا يغترَّ بعلمه، أو يعتقد في نفسه مهما أوتي من شهادات أو حصل على إجازات أنه وصل إلى نهاية المطاف.

علَّمه أن الحكمة ضالة المؤمن أينما وجدها التقطها ، وألا يأنف من اليد التي تقدمها، ولا يتعالى على الله من الذي يلحس بين يديه .

كان اجتماع الإمام الشعراني بالإمام الخواص إشارة كريمة إلى المعنى الذي يفهم من قصة سيدنا موسى وهو من أولي العزم على يدي سيدنا الخضر النبي علماً لم يدركه، وحكمةً لم يكن يعرفها.

ثاني مجاهدة مرَّ بما الإمام أمْرُ شيخه له ببيع كتبه كلها والتصدق بثمنها على الفقراء. تصوروا كتب عليها التعليقات والحواشي والشروح بخط يده وتعب أربعين أوخمسين سنة، لو وزنت بمداد الذهب لرجحت ، لكن الإمام امتثل وباعها كلها وتصدق بثمنها على الفقراء.

يقول الإمام الشعراني : وشعرت كأنني سُلبت العلم .

ثم أعطاه شيخه دواءً ثالثاً قال له: اعمل على قطع التفاتك إليها بكثرة ذكر الله تعالى ، فإنم قالوا: ملتفت لا يصل. فصار يكثر من الذكر لينسى كتبه.

وبعد مدة أعطاه جرعة دواء رابعة إذا أمره بالعزلة عن الناس مدة حتى صفا وقته وكان يهرب منهم ويرى نفسه خيراً منهم، فكشفه الشيخ وأعطاه جرعة خامسة وقال: اعمل على قطع أنك خير منهم، فجاهد بالذكر حتى صار يرى نفسه أدبى من كل فقير.

ثم نقله إلى مقام أعلى : أمره أن يختلط بالناس ويصبر على أذاهم ولا يقابلهم بالمثل، فعمل على ذلك وقام على خدمتهم والصبر عليهم ، حتى رأى نفسه خيراً منهم ، فكشفه الشيخ وقال : اعمل على قطع هذا الخاطر أيضاً فقطعه بالكلية .

وراح الإمام الخواص ينقله من مقام إلى مقام .

ويرقيه بالذكر سراً وعلانية حتى لا يخطر على باله شيء سوى الله تعالى .

ثم أمره بترك الشهوات مطلقاً، فتركها واكتفى بما يسدّ الرمق وزهد في الدنيا حتى صار شعاره حب الظهور يقصم الظهور ، واستوى بنظره الذهب والتراب، وصارت نفسه تتطلع لتطير في الهواء وصارت العلوم النقلية تزاحم العلوم الوهبية في صدره ، ثم أمره بالتوجه إلى الله تعالى في أن يطلعه على أدلتها الشرعية، ومازال الإمام الخواص يرقيه ويرقيه حتى فتح الله عليه بعلوم نورانية لم ير مثلها سطرها في كتاب الأنوار القدسية في بيان آداب العبودية .

واغترف من بحار علوم شيخه والأسرار الروحية مالا يحيط به حصر ولا يدركه عقل، وكان في كل مقام يعطيه مفتاحاً من أسرار الذكر وماتحتويه من أسماء الله الحسنى من معان، وما تفيض به من فيوضات لأن الذكر بالنسبة للطرق الصوفية أحد أعمدة الطريق بل هو روحها، وبدونه لا يتمكن المريد من أن ينال

شيئا من الطريق. ويحدثنا إمامنا عن أنوار المجاهدات مع شيخه الخواص فيقول:

غطست في بحر علوم شيخي خمس مرات، فلما أردت أن أغطس السادسة استحال البحر حجرا، وفي كل مرة كنت أغطس فيها كنت أجد صيداً من خزائن علومه (رأى خمس خزائن كل خزانة عليها قفل).

يقول: ففتحت أول قفل بلا إله إلا الله ، ورأيت علوماً برزت من اللوح المحفوظ إلى هذا العالم على اختلاف طبقاته

ثم فتحت قفل الخزانة الثانية باسم الله فرأى تفسير آيات من القرآن بمعان وعبارات لا تدركها العقول.

ثم الخزانة الثالثة فتحت قفلها بالرحمن الرحيم فرأى علوم الحديث.

ثم الخزانة الرابعة بحسبنا الله ونعم الوكيل ، فرأيت علم التأويل .

وفتح القفل الخامس بسبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم ، فرأى جملة من الحقائق النورانية .

#### أيها الأحبة والصحب:

أهم شيء يجب أن نعرفه عن إمامنا أنه لم يطرق باب التصوف إلا بعد أن صار طالب علم من الدرجة الأولى، وانه التقى بعالم عصره الخواص بعد أن صار إماماً لا يبارى لأن تحكم الشريعة هو الأساس في حياة الصوفي، حتى لا تدخل عليه الخرافات والأوهام.

أستطيع أن أقول إن سيدنا الشعراني أعجب بشيخه الخواص أيما إعجاب، فعلى الرغم من أميته فإنه كان يتكلم على معاني القرآن العظيم والسنة المشرفة كلاماً نفيساً يتحير فيه العلماء.

حتى وصفه بقوله: الخواص رجل غلب عليه الخفاء فلا يكاد يعرفه بالولاية والعلم إلا العلماء العاملون، لأنه رجل كامل عندنا بلا شك، والكامل إذا بلغ الكمال في العرفان صار غريباً في الأكوان، لقد كان فطامي على يد الخواص.

أتعرفون أيها الأخوة ماذا فعل الشعراني بالعلوم التي تلقاها من شيخه الخواص؟

لقد أودعها في كتابه الجواهر والدرر،أتدرون بعد هذه الرحلة الطويلة إلى الله تعالى ماذا فعل الإمام الشعراني؟ قام بتأليف كتاب قل نظيره سماه (اليواقيت والجواهر)، وفق فيه بين أقوال أهل الشريعة وأهل الحقيقة، وكان يردد الشريعة والحقيقة وجهان لشيء واحد هو الشرع الحنيف.

لا يكمل العالم في مقام العلم حتى يصبح المشرع هو الله تعالى مشهوداً له في كل عمل مشروع .

وألف كتاباً عظيماً من أعمدة كتب الأخلاق هو كتاب لطائف المنن والأخلاق. معشر السادة الكرام:

كان تصوف الشعراني تصوفاً أسَّسه على الكتاب والسنة، وصحح مسار الطريق الصوفي المشوه في عصره، وأفرد كتاباً سماه (تنبيه المغترين) أوضح فيه أخلاق الصوفيين الحقيقيين وأنها متلازمة مع ما يدعوا إليه الشرع الشريف، وأوضح أن الاستقامة عين الكرامة، أكبر كرامة للولي الاستقامة على طريق الشريعة.

هكذا كانت حياة الإمام في خدمة الشريعة والدعوة ، يقصده في زاويته آلاف المريدين والفقراء وأصبح من المفكرين ، بل أطلق عليه مجدد القرن العاشر حتى وافته منيته بعد أن أصيب بفالج سنة ثلاث وسبعين وتسعمئة .

وحملوه على الأعناق في مشهد لم ير المصريون مثله ، يتقدم الجنازة نائب السلطان وأعيان مصر وأمراؤها وقوادها وقضاتها وعلماؤها وفقهاؤها ومتصوفوها ثم آخرهم عامة الناس، فما بقي أحد في داره إلا جاء أو أرسل ولده لعجزه عن الجيء. لقد كان الإمام عبد الوهاب الشعراني بحق أمةً وحده، ولئن فقده العالم الإسلامي فإنه ترك لنا تراثاً ضخماً عظيماً من مؤلفاته وخلاصة حياته العلمية و الصوفية بلغت (٣٠٨) مؤلفاً لقد كان تلميذاً صادقاً من تلاميذ سيدنا محلد على فمن أراد أن يتعرّف عليه حق المعرفة هناك فليقرأ كتبه هنا ، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة

سيدنا مُحَد الله الله هي الحالس فيها عليه أن يؤدي التحية للحبيب، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله هي الصلاة والسلام عليك.

صدالله عليكر وسيرم

#### المصادر:

- . الموسوعة الصوفية عبد المنعم الخفاجي .
  - . جامع كرامات الأولياء للنبهاني .
- . شذرات الذهب في أخبار من ذهب لابن العماد .
  - . عبد الوهاب الشعراني عبد الحفيظ القربي .

# ( 7人・)

# الإ<sub>ع</sub>هام عبد الرحهن الشاغوريُ ( ۱۹۱۲ \_ ۲۰۰۶ م )

الحمد الله الذي تفرد بالبقاء ، وحكم على عباده بالموت والفناء ، وكتب لكل نفس أجلاً لا تجاوزه عند الانقضاء ، وسوّى فيه بين الشريف والمشروف والأقوياء والضعفاء

أحمده سبحانه وتعالى على سوابغ النعم وضوافي الآلاء حمد معترف بالقصور عن إدراك أقل مراتب الثناء

وأشهد أن لاإله إلاالله وحده لاشريك له ، شهادة مخلص في جميع الآناء ، راجٍ رحمة ربه في الإصباح والإمساء

وأشهد أن سيدنا مُحِدًا عبده ورسوله أفضل الأنبياء وأكرم الأصفياء ، والداعي إلى سلوك المحجّة البيضاء ، من أحبه كان من السعداء ، ومن أبغضه كان من الأشقياء :

حبُّ النبي المصطفى لقلوبنا عسل مذاب حب النبي المصطفى يحييك من تحت التراب

ياسيدي و مُحِّدي

أصبحت أغنى واحد في الكون فيك بلا حساب أنت الخلايا في دمي لكنها بك تحتمي بك لاتصاب

صلى عليك الله ياعلم الهدى

اللهم صل وسلم وبارك وعظم على هذا النبي الكريم السيد السند الرؤوف الرحيم سيدنا ومولانا مُحِد وعلى آله وأصحابه وعترته وأنصاره ، وسلم تسليماً كثيراً

## أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام

غادرنا إلى جوار ربه العزيز يوم الثلاثاء الثامن من حزيران عام ٢٠٠٤م سيد أهل التوحيد في عصره ، إمام أهل السنة والجماعة ، شيخ الطرق الصوفية جميعاً مولانا وقدوتنا إلى الله تعالى العارف بالله العلامة الجليل

الشيخ عبد الرحمن الشاغوري الحمصي مولداً والدمشقي إقامة ، والأشعري عقيدة ، والشافعي مذهباً ، والشاذلي مشرباً رحمه الله تعالى ورضي عنه ورضي عنا معه .

ولد الشيخ رحمه الله تعالى سنة ١٩١٦ في حمص ، وقضى عمره الذي بلغ سبعاً وتسعين سنة تدريساً وتوجيهاً وتربية وخدمة لإخوانه في الطريق الشاذلي وكان ابن مجالس الذكر ، ابن الحضرة ، ابن العلم ، لم ينته لسانه عن الذكر والصلاة على النبي ، ومن سعادة العبد أن يطول عمره ويرزقه الله تعالى العمل الصالح

فرحمك الله أيها الشيخ الجليل .

إخوة الإيمان: لا يعلم إلا الله ما أصابنا وأصاب المسلمين، ولم يخصَّ الأقربين حتى عمَّ جميع الموحدين، ولم يمسَّ الأرحام حتى زعزع رجال الإسلام، قد سار بروحه الشريفة من عالم الفناء إلى ماأعد الله له من الكرامة في دارالبقاء:

#### وما الدهر إلا كما ترى رزية حر أو فرق حبيب

قضاء مبرم يشترك فيه جميع الناس ، يمتحن الله به صبرنا ويبتلي به إيماننا ، رحل عناكما يرحل الأخيار ، والموت سبيل تزاحم عليه السابقون واللاحقون ، ومورد ينهل منه الخلائق أجمعون ، إنّ الدهر لم يلاقنا إلا بما ألفناه ، وما أنكرنا عليه شيئاً عرفناه ، وعزاؤنا أنّ الموت ليس حُكماً بالإعدام وإنما هو بداية انتقال إلى دار أخرى، من دار الباطل إلى دار الحق ، من دار الفناء إلى دار البقاء من جوار الخلق إلى رحاب الحق الله ، وما بينهما برزخ هو أول منازل الآخرة، إن نجا منه العبد فما بعده أهون منه :

القبر باب وكل الناس داخله السدار دار نعيم إن عملت بحا هما محلان ما للمرء غيرهما ما للعباد سوى الفردوس إن عملوا

ياليت علمي بعد الموت ماالدار يرضي الإله وإن خالفت فالنار فانظر لنفسك أيَّ الدار تختار وإن هفوا هفوة فالربّ غفار

وأهل الله أيها السادة هم الناجون عند الله ، أهل الله لا يهابون الموت ، وإذا جاءهم استقبلوه بالترحاب ، مرحباً بالموت حبيب جاء على شوق ، لا أفلح من ندم ، غداً نلقى الأحبة مُحَداً وصحبه ، ولذلك اسمعوا ماذا يقول سيدنا رسول الله على أهل لا إله إلا الله وحشة في قبورهم ولا منشرهم )) .

#### إخوة الإيمان:

إذا مات المؤمن انكشف له عقب موته من سعة جلال الله ما تكون الدنيا بالنسبة إليه كالسجن الضيق ويكون مثاله كالمحبوس في بيت مظلم فتح له باب إلى بستان واسع فلا يشتهي العودة إلى السجن المظلم ، وقد ضرب لنا سيدنا رسول الله مثلاً عن رجل مات فقال : أصبح هذا مرتحلاً عن الدنيا وتركها لأهلها فإن كان قد رضي فلا يسره أن يرجع إلى الدنيا كما لا يسر أحدكم أن يرجع إلى بطن أمه .

#### أيها السادة:

تسعون عاماً قضاها مولانا الإمام الشاغوري أستطيع أن أقسمها إلى ثلاثة أطوار:

الطور الأول : طور النشأة والاكتساب لأجل المعيشة وهي ثلث قرن . الطور الثاني :

طور التلمذة على أيدي الشيوخ واكتساب ملكة العلم وأهم شيوخه فيها الشيخ على الدقر عن طريق شيخ حلقته وهو الشيخ حسني البغال تلميذ الشيخ الدقر

المباشر . ثم الشيخ مُحَّد بركات والد الشيخ عبد الرحمن بركات المعروف من قريب والشيخ الثالث الهام والذي تأثر فيه أشد التأثير وسلك على يديه الشيخ مُحَّد الهاشمي. رحمهم الله جميعاً .

#### الطور الثالث:

طور المشيخة والعطاء والتدريس وهي الثلث الثالث من التسعين عاماً التي قدرها الله للشيخ أن يحياها وهذه الفترة الثالثة هي التي عاصرنا فيها الشيخ رحمه الله تعالى فنهلنا من علومه وأدبه وطريقته وأحواله ، ثلث قرن . أيها الأخوة الكرام . ونحن بين يدي الشيخ الإمام نغرف من معينه وبراعته في فني التوحيد والتصوف ، أستطيع أن أجزم بأن مولانا الإمام قد قرأ علينا كل الكتب التي قرأها على أشياخه الكرام، وكان يتوج هذا الدرس براحة نفسية وأريحية شعرية ونسمات ربانية من الأناشيد الدينية التوحيدية ، تارة من نظمه وألحانه ، وتارة من كلام القوم فقد أوتي الشيخ ذوقاً رفيعاً في انتقاء القصائد أخذها عنه أهل هذا الفن ، وبما قاله في بعد خروجه من الخلوة: يا واحداً في بديع الحسن لم يزل عطفاً على مغرم يهوى من الأزل ويافريداً غدا الفي عنك من بدل ويافريداً غدا المهجر ذا وجل وياراحة السروح ياروح الفؤاد أرح صباً بوصل غدا بالهجر ذا وجل

كان علمنا حبَّ سيدنا النبي مُحَّد عَلَيْ والتخلق بأخلاقه الشريفة صلى الله عليه وسلم وقال في مدحه عَلَيْ :

أوميض برق بان من ذاك اللوى أم ذاك نور المصطفى طه الذي ياأيها المختاريا باهي السنا بعض المحاسن منك قد منح الورى

أم بدر تم لاح والليل انطوى حقاً على عرش الجمال قد استوى من ذا الذي للحسن مثلك قد حوى أيصح إثبات المحاسن للسّوى

#### أيها السادة:

كان الوارث المحمدي إلى ذا أخلاق عالية ، وتواضع عظيم ، كان لا يرد سائلاً أو طارقاً كان رحمه الله شجرة مثمرة قطوفَها دانية ، يقطف من ثمارها الخاص والعام ، يذكرنا بالعلماء الربانيين من السلف الصالح الكرام الذين إذا رؤوا ذكر الله تعالى ، كسيدنا يزيد بن هارون الواسطي ، فإنه بعدما توفي رؤي في المنام وسئل عن حقيقة منكر ونكير فقال أي والله لقد أجلساني وأقعداني وجعلا يسألان من ربك ما دينك ماذا كنت تقول في هذا الذي أرسل إليك؟ ، فقلت : أمثلي يسأل ، أنا يزيد بن هارون الواسطي ، علمت الناس دينهم زهاء ستين سنة أمثلي يسأل ؟ قال فقال الملك للملك : صدق هذا يزيد بن هارون الواسطي ، نم يا يزيد نومة العروس هنيئاً لا يوقظك إلا أحب الخلق إليك .

فرحمك الله يا شيخنا الجليل ، نشهد أنك كنت هادياً مهدياً ، أدَّيت رسالتك على أكمل وجه ، فعليك رحمات الله حسبنا الله على هذه الصحيفة المشرقة التي طويت من صفحات تاريخنا الزاهر، هاهو نجم آخر يغيب ، نجم سطع في سماء البشرية فأضاء مابين المشرق والمغرب :

لــوترانا عنــد الــوداع حيــارى نسكب الـدمع من فراق الحبيب كيف يحيى الفواد بعـد حبيب كان يرعـاه بالجمـال العجيب أنتِ يا نفـس هـل تــرومين صـفواً بعـد بُعــدِ الحبيب أم هــل تطيبي قالــت الــنفس فالحيــاة ظــلام حيـث مـال الحبيب نحـو للمغيب

أسأل الله أن يجمعنا معك في مستقر رحمته أيها الحبيب الطبيب

#### أيها الأحبة والصحب:

هذه حقيقة الحقائق ، نودع بعضنا بعضاً كل يوم ، ونواري أحبابنا التراب ليعودوا إلى الطينة التي جُبلوا منها ، هذا هو قدر الله ينفذ فيهم عندما قال مولانا (منها خلقناكم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارة أخرى)

هذه البشارة ، سيعيد الله الأبرار إليه ، لنلتقي بهم تحت لواء سيد المرسلين

نعم لقد غادرنا الإمام ، وهو إن لم يترك إلا ديوان شعر كتبه بيده ، لكنه ترك خلفه رجالاً حملو عنه هذا العلم ، صدقوني - يا إخوة - ما كتب عبد العزيز الخطيب الحسني مؤلفاً إلا وكان فضل الشيخ عبد الرحمن الشاغوري عليه بعد فضل الله تعالى ، تذكرون خطب القضايا الإيمانية كان شيخنا في يتابعها بشغف ، وكان أثناء دخوله إلى جامع نور الدين الشهيد يوقف السيارة ليسمع إلى بعض الخطب ليطمئن على تلميذه وهو يلقي القضايا على المنبر هذا كله مع ما كان يحمل من صفاء في قلبه وإخلاص في عمله ، لم يحمل حقداً على أحد ، وكان له بعد نظر إلى عشر سنوات كيف لي أن أترجم الشيخ الإمام في ثلاثين دقيقة وقد عشت معه ثلاثين سنة، أذكر لكم مثالاً واحداً على بعد نظره .

بعد حوالي ١٥ سنة من تلمذي على الشيخ، وكنت معيد الدرس عنده ، دخل على الخط رجل نافسني على المشيخة ورأيته متشوفاً ليكون خليفة الشيخ ، وكنا في درس يوم الأحد ، وكان الدرس عن الإيثار إيثار الصوفية المستمد من الكتاب والسنة ، فقال هذا الرجل سائلاً الشيخ رحمه الله : وهل أوثر غيري إن نافسني على المشيخة أيضاً ( ولو على المشيخة ) ؟ فقال الشيخ على البديهة : دعها له يبوء بإثمها عند الله .

اعتبرت كلمة الشيخ وإن كانت موجهة لهذا الرجل اعتبرتها موجهة لي ، وكان الشيخ يربينا بالإشارة فكيف بالعبارة ، أتعرفون ماذا فعلتُ ؟ صرت أغيب عن

الدرس ، ويقوم ذلك الرجل بقراءة الدرس عني حتى مضت ثلاث سنوات أخذ فيها الإجازة من الشيخ وصار خليفته في دمشق.

وأصابته دعوة الشيخ ، فباء بإثم المشيخة ، أتعرفون ماذا فعل به ؟ وكان قد أجيز في الطريق والخلافة ، والله سَحب منه الإجازة والخلافة ، وأمر إخواننا في الطريق بعدم حضور مجالس ذلك الرجل ، وعلى أثرها مرض مولانا الشيخ رحمه الله تعالى ومازال مرضه يزداد ودرجته تعلو في الجنات ، وأبقى الله مع ضعف جسده ، ذاكرته وفكره حتى آخر لحظة وإخواننا يزورونه في بيته حتى غط في نوم عميق شهراً و يزيد، ووافته منيته مؤمناً مخلصاً محسناً في في

أيها الإخوة هذا غيض من فيض ، حياة تسعين سنة لا أستطيع أن أوفيها بنصف ساعة ، ولكننا ونحن في هذه الساعة المباركة المستجابة نرفع أكفنا إلى الله تعالى أ ن يجعل مأواه في أعلى عليين ، في جنان الخلد يا شيخنا مع الذين أنعم الله عليهم ، فإلى رحمة الله يا شيخنا ، سلم لنا على رسول الله على .

(( سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبي الدار ))



<sup>•</sup> غرر الشام في تراجم آل الخطيب ومعاصيهم د. عبد العزيز الخطيب الحسني

# ( 141 )

# الإ<sub>ع</sub>مام جلال الدين الروميُ ٦٠٤ ـ ٦٧٢ هـ

الحمد الله مظهر الحق ومبديه ، ومبطل الباطل ومنفيه ، ومنجز الوعد وموفيه ، ومسعد العبد ومشقيه ، الذي تعرّف على خلقه فحارت الخليفة فيه .

أحمده سبحانه وتعالى وأشكره على نعمة نور الإيمان الذي

﴿ كلما أضاء لهم مشوا فيه ﴾ .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، العظيم في رفعة تعاليه ، الذي حار العقل فيه ، فأشار العقل إلى عرشه : هل أنت بقربك تليه ، أم بدنوك تدانيه ؟ فناداهم العرش من سكرة تغاشيه وحيرة تلاشيه :

لست بالمحيطِ به فأدريه ، ولا بالحامل له فأحكيه ، ولا بالمتصل به فأحاذيه ولا بالمنفصل عنه فأقصيه ، ولقد سألت . ياعقل . عن أمر لا أدريه ، وكشفت عن سرّ ما برحت أتمليه وأستجليه فما وقعت منه إلا على الحيرة والتيه .

وأشهد أن سيدنا حُبَّداً عبده ورسوله وصفيه وخليله أعطاه الله لسان الحق وموفيه ، وقال لنا : ﴿ إِنْ هُو إِلا وَحِي ﴾ يوحيه ، فهو السيد المطاع ، وصاحب البيت أدرى بالذي فيه ، إن صافيته سقاك من كأس صفوته صافيه ، وإن شربت بكأس محبته فالكأس هو ساقيه ،

أضحى على المولى الكريم كريما صلوا عليه وسلموا تسليما

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا فَحَد وعلى آله وأصحابه وعترته وأنصاره وسلم تسليماً كثيراً .

## أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام :

هبت عاصفة عقليه جامحة في القرن السابع الهجري بعثها علم الكلام (العقيدة) الذي كان الشغل الشاغل للمسلمين في القرون الأخيرة ، وكانت هذه العاصفة ضد المعتزلة والفلاسفة ،انطفأت بها مجامر القلوب فأصبحت رماداً وركاماً بشرياً ، انتصر في هذه المعركة الكلامية : الأشاعرة أهل السنة والجماعة، وفقد الاعتزال والفلسفة شيئاً كثيراً من سيطرتهما ونفوذهما ، وجاء العلامة فخر الدين الرازي ( ٢٠٦ هـ ) فجدد دولة علم الكلام ووسعها بشخصيته القوية ومؤلفاته العظيمة وبحوته الدقيقة ، ولم يتم ذلك إلا بعد حروب كلامية في العقيدة ، وجدل مستفيض حوّل العالم الإسلامي إلى مدرسة فيها القيل والقال ، والنقاش والجدال ، بعيداً عن العاطفة وصار عند الناس جفاف عاطفي رهيب .

وفي هذا الجو العقلي كان العالم بحاجة إلى شخصية قوية عبقرية تملأ القلوب عاطفة تعادل كفة الطغيان العقلي ، في وسط هذه العاصفة هتف هاتف بالحب والعاطفة ، فهب العالم الإسلامي من نومه العميق ودبت فيه الحياة ، إنه إمامنا اليوم ، إمامنا اليوم . يا سادة . أعاد للعالم توازنه ، وكان ديوانه الشعري المثنوي ثورةً على المعتزلة والفلاسفة الذين بالغوا في تقدير الحواس وتقديس العقل

خاطب العالم أجمع بلغة الحب والعاطفة ، الحب الذي يحوّل المرَّ حلواً والتراب تبراً ، والكدر صفاء، والألم شفاء ، والسجن روضة ، والسقم نعمة ، والقهر رحمة ، خاطبهم بلغة الأحباب التي تلين الحديد وتذيب الحجر ، وتبعث الميت وتنفخ فيه الحياة

والحب . يا إخوة . إذا سرى في الجبال الراسيات ترنحت ورقصت طرباً فلما تجلّى ربُّه للجبل جعله دكاً و خرّ موسى صعقاً الأعراف ١٤٣ الحب يطير بالعبد بجناحه من المادة إلى عالم الروح .

بهذه اللغة خاطب أهل القرن السابع ، ناداهم : إن الحب شعلة تحرق كلَّ ما سوى المحبوب ، وقال لهم : لقد رأينا كثيراً ممن يحسنون السباحة قد غرقوا في هذا البحر اللجي ، ولكن ما رأينا سفينة الإيمان والحب تَغْرَق " إن مكانة الحب لا تنتهى ، لأن الحب وصف من لا يفنى ولا يموت " .

إننا اليوم نزور معاً سيداً بقي حياته في شعره الرنان يتغنى بالعاطفة والحب حتى دبّ في مجتمعه دبيب الحياة ، وترنح بهذا الرجز والحداء القوي الأدبُ الإسلامي كلّه، ردَّده الشعراء وضربوا على وتره ، وانطلقت في عالم التصوف موجة تستحق أن تسمّى الاعتزاز بالإنسانية ، أو تكريم الإنسان .

كان يقول لمريديه هل وُجّه قوله تعالى ﴿ ولقد كرّمنا بني آدم ﴾ (الإسراء ٧٠) (هذا التكريم هل وجّه )إلى السموات والأرض ؟ إنه لم يوجه إلا لهذا الإنسان الذي يستهين بقيمته ويجهل مكانته

إن الإنسان . أيها الناس . مظهر لصفات الله تعالى وأثر من قدرته ، وهو المرآة الصادقة التي تجلت فيها آياته ، ناداه إمامنا (نادى هذا الإنسان فقال له) : (يامن من عبيده العقل والحكمة والمقدرة كيف تبيع نفسك رخيصة ، إن الله اشتراك وخلَّصك من المساومات والمقاولات إلى آخر الأبد، فالشيء لا يباع مرتين ) .

(فهل أنت من الرجال أم من أشباه الرجال ولا رجال ، هل أنت فريسة شهوتك، لا تعرف من إنسانيتك سوى الشبع والري والشهوة )، ثم قال لهم:

( إن هؤلاء ليسوا رجالاً إنما هم صور الرجال ، هؤلاء الذين َ يُحكُم عليهم الخبز وقتلت الشهوات فيهم الإنسانية ) .

معشر السادة: لعلكم اشتقتم معي لمعرفة من هذا الإمام الذي جاء يزورنا اليوم انه سيدنا جلال الدين الرومي (مُحَّد بن مُحَّد) ومع الحلقة الثامنة والثمانين من سلسلة الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام جلال الدين الرومي:

## رهاه وأرضاه وأرضانا معه

إخوة الإيمان: ولد سيدنا جلال الدين ( مُحَّد بن مُحَّد ) الرومي في بلخ من أعمال أفغانستان سنة ( ٢٠٤ هـ ) وعكف والده منذ نشأته على تربيته تربية إسلامية ، وكان والده من كبار علماء بلاده يلقب بسلطان العلماء ، وينتهي نسبه إلى الصديق أبي بكر في ، وكان والده ينتقد علماء عصره لعكوفهم على دراسة العلوم العقلية وتعلمها وانصرافهم عن علوم القرآن والسنة ، ولاقى من الناس قبولاً ، والتف حوله الرجال والمريدون ونبغوا على يديه ، فسلمهم تربية ولده جلال الدين ليعتنوا به خاصة ، فنبغ هذا الفتى على أيديهم وتعلم علوم الكتاب والسنة ، ولكنه فوجئ بأبيه يترك ( بلخ ) وينتقل إلى تركيا عبر البلاد ، مهاجراً من بلد إلى بلد حتى استقر بقونية ، واستقبله سلطان الروم واحتفى به وبالغ في إكرامه .

عاش الفتى في العز والعلم ، ولم يمنعه الجاه العريض من أن يسافر لأجل التبحر في العلوم ، فقدم بلاد الشام سنة ( ٦٣٠ هـ ) ومكث بحلب والتقى بعلامتها ابن العديم ، ثم توجه إلى دمشق ودخلها ( فقولوا رهي ) ، هنا في الشام الشريف التقى بعلماء عصره الأفذاذ أمثال سيدنا الشيخ محيي الدين بن عربي ، والشيخ صدر الدين القونوي ، وكانت بينهما مسامرات لطيفة . عاد بعدها الإمام جلال الدين من رحلته عالماً من الدرجة الأولى ، وصار مدرّساً تحت أنظار أبيه الذي توفي سنة ١٣٨ ه فَحَلَفَه ولده جلال الدين ، وبني له أستاذ السلطان مدرسة ولاه رئاستها ،

حتى التفَّ عليه الطلاب من كل صوب ، فَكُبُروا على يديه وصاروا علماء معلّمين، تعلموا منه العلم والعبادة والسلوك ، يقول أحد مريديه : كان الإمام شديد الرياضة والمجاهدة والتعبد ، لم نره قط في لباس النوم ، ولم نر عنده وسادة ولا فراشاً ، فإذا غلبه النوم نام جالساً .

وقال آخر : رأيته مراراً دخل الصلاة وقت العشاء وقضى الليل كله في ركعة " وقد بكى مرة في الصلاة فابتل وجهه ولحيته بالدموع الغزار، وكان الزمن شتاءً (والبرد في قونية شديد) فجمدت الدموع على الخد واللحية وهو في صلاته .

كان يفرح إذا أصابته فاقة أو جوع ، ويقول : الآن أشم رائحة التجرد والافتقار إلى الله تعالى . ومع ذلك كنا نراه إذا جاءه سائل وليس عنده شيء خلع له قميصه أو عباءته وأعطاه إياها.

أيها الأحبة والصحب: أستطيع أن أقول إن أخلاق الإمام المحمدية فاق بما أهل زمانه جميعاً ، ولأدلل لكم على هذه القضية أعرض لحضرتكم هذا المشهد الفريد:

إذ مرَّ يوماً برجلين يتسابان يقول أحدهما للآخر:

. إنك إذا أسمعتني واحدة أسمعتك عشراً

فقال لهما : . دونكما نفسى فإن أسمعتماني ألفاً لم أسمعكما واحدة .

فخر الرجلان على قدميه يتصالحان .

# إخوتي في الله :

لكنَّ الفتح الأكبر للإمام الذي قلب تيار حياته واتجاهه وفتح قريحته وأشعل مواهبه وكان سببَ شهرته وتأثيره هو حادثة حصلت له سنة ( ٢٤٢هـ ) حين وصل إلى قونية رجل من كبار الصوفية من تبريز اسمه مُحَّد بن علي التبريزي ويعرف بشمس الدين .

ولأن الموقف عظيم والخطب جلل اسمحوا لي أن أنتقل بحضراتكم إلى هناك إلى القرن السابع الهجري، المكان: قونية في تركيا، الحدث التقاء بحرين عظيمين بحر الشريعة وبحر الحقيقة، إذ نظر الإمام شمس الدين التبريزي إلى موكب الإمام جلال الدين يخرج من المسجد وحوله المريدون والعلماء والناس يتبركون به فتقدم الإمام شمس الدين وسأله: ما المقصود من الرياضيات والعلوم ؟

قال الإمام جلال الدين : . الإطلاع على آداب الشرع .

قال الإمام شمس الدين في هدوء وثقة : . لا ، بل الوصول إلى المعلوم ، إن العلم إذا لم يجردك من نفسك فالجهل خير منه " .

وقف الإمام جلال الدين متحيراً ، وأصاب شمس الدين هدفه في كلمة واحدة معاشر المسلمين :

كان الإمام جلال الدين في وسط الأشاعرة ومدرستهم الفكرية وفي وسط الجدل مع المعتزلة والفلاسفة ، وحين قابل أستاذه شمس الدين جذبته الجاذبة الربانية ، وانتقل من القيل والقال إلى حقيقة الحال ، ومن الخبَرالى النظر ، ومن الألفاظ إلى المعاني ، ومن القضايا الحسية إلى القضايا العيبية .

رجع الإمام جلال الدين الرومي إلى بيته ، ولكنه هذه المرة رجع مع أستاذه الجديد في التربية ، أتدرون ماذا فعل به أستاذه ؟:

أدخله الخلوة ، وجعله يعتزل الناس في حجرة أربعين يوماً يلقنه الذكر والمعارف فكان لا يخرج إلا إلى الجمعة ، والذكر . يا إخوة . يجلو القلب ، والقلب إذا لم تكن مرآته صافية لا تنطبع فيه العلوم الإلهية .

إن الإمام جلال الدين بخلوته تلك امتلاً بروح جديدة ، وانكشف له عالم جديد من الحقائق والأذواق حتى قال مرة : إن الشمس التبريزي هو الذي أراني طريق الحقيقة ، وهو الذي أدين له في إيماني ويقيني " .

غاب الإمام جلال الدين ، عن تلامذته ، فكانوا كلما حضروا الدرس لم يجدوه ، ووجدوا أنفسهم بلا شيخ ، فضجوا لغياب شيخهم ، وكبر عليهم هذا التشاغل بشيخه ، فقالوا : صرفنا أعمارنا في خدمة الشيخ ثم جاء رجل غريب مجهول وقطعه عنا ، وأوقف الدروس والمحاضرات ، فلا شك أنه رجل ساحر أو داهية فاشتدت عداوتهم لشمس الدين ، وعزموا على إقصائه عن قونية ليخلو لهم وجه أستاذهم ويكونوا من بعده قوماً صالحين ، وتحمل الإمام شمس الدين كيدهم بصبر وحلم ، لكنه خاف في النهاية الفتنة فخرج مستخفياً دون إعلام أحد .

وحزن الإمام جلال الدين ، واعتزل تلاميذه ومريديه ، وأقصى من مجلسه من كان سبباً في غياب شيخه ، وصار يكتب شعراً في الشوق إليه ، وكانت غيبة شيخه عنه فيها الخير ، إذ تفتحت معارفه ، وبدأ منهجه الجديد في الاستدلال بالمصنوع على الصانع ، وبالمتحرك على المحرك ، ويضرب لذلك الأمثال الحكيمة ، صار ينافخ عن منهاج الصحابة الكرام ويقول : هؤلاء لم يقرؤوا الفلسفة التي تولد الظن والشك وتحجب عن الرب الملا

أما حكمة الأنبياء فهي الحكمة التي من أوتيها فقد أوتي خيراً كثيراً ، بالله عليكم يا سادة أصغوا إلى هذه الحكم التي اختلط فيها التوحيد بالتصوف ، والتي عجز أهل القرن السابع أن يأتوا بمثلها في قونيه ، تذكرو أننا مازلنا هناك مع هؤلاء الربانيين الذين دخلوا غار الخلوة وخرجوا بمفاتيح الحكمة ، يقول :

(جرّد نفسك من صفاتك حتى تشاهد نفسك وحقيقتها ، إنك ترى في قلبك علوم الأنبياء من غير كتاب ومعلم ، فإن المرآة كلما صَفَت تجلت فيها الأنوار ،وإذا تفتحت نافذة نفسك دخل فيها النور الإلهي من غير واسطة ومن غير حجاب (اسمعوا كيف ضرب لهم الأمثال الحكيمة لإثبات وجود الذات الإلهية) يقول:

(إنك ترى قلماً كاتباً ، واليد التي تحركه من ورائه مخفية ، وترى جواداً يعدو ولا ترى فارساً ، والسهم يصيب غرضه ، والقوس غائبة عن العيون ، أليست الحركة دليلاً على المحرك ؟ إذا سمعت صريراً للهواء وخريراً للماء ، ألا تستدل بذلك على وجود الهواء والماء ؟ إذا عجزت أن ترى المؤثّر فإنك لا تعجز عن أن ترى الآثار ، فاستدلَّ بها على وجود المؤثّر ، وإذا رأيت جسماً يتحرك ويعيش فإنك ( ولو لم تر الروح في حياتك ) تبرهن على وجود الروح التي هي مصدر الحركة والحياة في الجسم) المؤرّ وهذه هي الإمامة يتصدّر جلال الدين الرومي الصدارة فيها .

فيا أحباب رسول الله: قضى الإمام حياته التي بلغت الثامنة والستين قضاها في أحباب رسول الله: قضى الإمام حياته التي بلغت الثامنة والستين قضاها في خدمة الشريعة الإسلامية حتى أقعده المرض، وأصبح الناس في قونية يوماً على زلزال شديد أشاع الرعب في المنطقة فصار الناس يزورون الإمام ويطلبون منه الدعاء، فقال لهم: إن الأرض جائعة تطلب لقمة دسمة وستنالها عما قريب، واستمر الزلازل أسبوعاً كاملاً ثم مات الشيخ بنهاية الأسبوع سنة (٢٧٢هـ) ووقفت الزلزلة.

وما إن أعلن نبأ وفاة الإمام حتى خرج الناس في جنازته ، وازد حموا عليها ازد حاماً شديداً ، وشيعها المسلمون والنصارى واليهود وكلهم يبكيه ، فكان اليهود يقرؤون التوراة ، والنصارى يقرؤون الإنجيل ، وكان المسلمون ينحّونهم فلا يتنحّون ، وبلغ ذلك حاكم البلد ، فصار يقول لهم :

. مالكم ولجنازة هذا العالم المسلم .

فقالوا: قد عرفنا به حقيقة الأنبياء والسابقين ، وفيه رأينا سيرة الأولين الكاملين.

## يقول الراوي ـ يا سادة يا كرام :

خرجت الجنازة في الصباح ، فلم تصل المقبرة إلا في المساء ، ولم يدفن الإمام إلا في الليل .

وهكذا . معشر السادة . يتبين لنا أن وجود هؤلاء المصلحين المجددين للدين الإسلامي يقضي بخلوده وبقائه ، وأن مهمة الهداية والإرشاد التي كان الأنبياء يبعثون لها في العصور الماضية قد ألقيت على عاتق هذه الأمة التي تُخْلَف خاتم النبيين في هذه المهمة ، وأن هذه المدرسة مدرسة سيدنا مُحَد الله لن يخلو منها زمان من الأزمان هنا أو هناك لذا الجالس فيها عليه أن يصلى على النبي :

الصلاة والسلام عليك يا سيدي يا رسول الله

# ( 7 \ \ )

# الإ<sub>ع</sub>مام جهفر الصادق ( ۸۰ هـ ـ ۱٤۸ هـ )

الحمد الله الذي بلطفه تصلح الأعمال، وبكرمه وجوده تدرك الآمال، وإليه المرجع والمآل أحمده حمداً لا توازنه الجبال من السموات والأرض على كل حال.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له هو الباقي بلا زوال، المنزه عن الحلول والانتقال عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال.

وأشهد أن سيدنا مُجَدًا عبده ورسوله وخيرته من خلقه، وصفيه وخليله ووليه وحبيبه المفضال.

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا أبي القاسم فَحَد بن عبد الله ذي الشرف الباذخ والفضل الشامخ والعلم الراسخ والجمال والكمال. وعلى آله وأصحابه وكثرته الطيبين ما أفل كوكب وطلع هلال وسلم تسليما.

## أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام :

من هو الإمام العلم شيخ بني هاشم؟

من هو أبو عبد الله القرشي الهاشمي العلوي النبوي المدني؟، من هو الإمام الذي آباؤه كلهم أئمة في الدين، وأولاده وأحفاده علماء برره، من هو شيخ الأئمة الأعلام الإمام أبي حنيفة وابن جريح وسفيان الثوري وشعبه والإمام مالك وسفيان بن عينيه ومسلم بن خالد الزنجي. من هو شيخ هؤلاء جميعاً، من هو البكري المنتسب أيضاً إلى الصديق من أمه وجدته.

إنه الإمام جعفر الصادق بن الإمام مُحَد الباقر بن الإمام علي زين العابدين بن الإمام الشهيد أبي بن عبد الله الحسين ريحانة النبي وسبطه بن سيدتنا فاطمة بنت سيدنا ومولانا مُحَد الله الحسين عبد الله الحسين ريحانة النبي وسبطه بن سيدنا ومولانا مُحَد الله الحسين عبد الله الحسين عبد الله الحسين المحتمد الله الحسين المحتمد الله الحسين المحتمد الله الله المحتمد الله المحتمد الله المحتمد الله المحتمد الله المحتمد الله الله المحتمد المحتمد الله المحتمد المحتمد

ومع الحلقة الخمسين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام جعفر الصادق.

# ره وأرضاه وأرضانا معه

## إخوتى في الله:

ولد هذا الإمام العلم سنة ثمانين هجرية في المدينة ، فهو تابعي لأنه رأى بعض الصحابة كسيدنا أنس بن مالك. وتلقى العلوم عن والده الإمام مُحَّد الباقر وجده القاسم بن مُحَّد بن سيدنا أبي بكر الصديق وشيوخ مكة والمدينة كسيدنا عطاء بن أبي رباح والإمام الزهري حتى أصبح آية من آيات الله تعالى في العلم، وكان من رآه يقول: كنت إذا نظرت إليه علمت أنه من سلالة النبيين ، وكان هو يقول: سلوني قبل أن تفقدوني فإنه لا يحدثكم أحد بمثل حديثي. ولما تتلمذ عليه مولانا الإمام أبو حنيفة وسئل من أفقه من رأيت؟ قال: ما رأيت أحداً أفقه من جعفر بن مُحَّد.

ولمعت بوراق هذا الإمام وظهر أثر انتسابه إلى مدينة العلم حتى سارع إليه الناس من كل حدب وصوب ، وممن جاءه من أهل العلم الإمام سفيان الثوري ، جاءه زائراً وأبى أن يخرج من عنده حتى يحدثه، فقال الإمام جعفر الصادق: أما إني أحدثك وما كثرة الحديث لك بخير:

١- يا سفيان إذا أنعم الله عليك نعمة فأحببت بقاءها ودوامها فأكثر من الحمد والشكر فيها فإن الله تعالى يقول في كتابه: (لئن شكرتم لأزيدنكم) (إبراهيم ٧).

٢- وإذا استبطأت الرزق فأكثر من الاستغفار فإن الله تعالى يقول: الستغفروا ربكم إنه كان غفاراً يرسل السماء عليكم مدراراً ويمددكم بأموال وبنين ( نوح ١٠ - ١٣ ) .

٣- يا سفيان إذا حزبك أمر من السلطان أو غيره فأكثر من قول لا حول ولا
 قوة إلا بالله فأنها مفتاح الفرج وكنز من كنوز الجنة.

فعقد سفيان بيده وقال: ثلاث وأي ثلاث ، قال الإمام جعفر الصادق: عقلها والله أبو عبد الله ولينفعه الله بها.

### إخوة الإيمان :

تفجرت ينابيع الحكمة من جدي الإمام جعفر الصادق حتى أصبح قمة في عصره لا يرقى إليها إلا من هو من أمثاله من آل بيت النبوة، واخترقت حكمه حجب الزمان والمكان وسارت بها الركبان، ولأدلل على هذه القضية الهامة في حياة هذا الإمام اسمحوا لي أن أنتقل بحضراتكم إلى هناك، إلى مدينة سيد الكائنات إلى مدينة الأمي الذي علم العلماء إلى سيدنا ومولانا مجد المحاهر نقى يقول: هذا الإمام لنسمع تلك الحكم والدرر ينطق بها فم طاهر نقى يقول:

« لا زاد أفضل من التقوى، ولا شيء أحسن من الصمت، ولا عدو أضَّر من الجهل، ولا داء أدوأ من الكذب من لم يستح عند العيب ويرعو عند الشيب ويخشى الله بظهر الغيب فلا خير فيه » .

الفقهاء أمناء الرسل فإذا رأيتم الفقهاء قد ركنوا إلى السلاطين فاتهموهم .

منع الجود سوء الظن بالمعبود (أيها الناس) الصلاة قربان كل تقي، والحج جهاد كل ضعيف وزكاة البدن الصيام، والداعي بلا عمل كالرامي بلا وتر، واستنزلوا الرزق بالصدقة، وحصنوا أموالكم بالزكاة، وما عال من اقتصد، والتقدير نصف المعيشة، وقلة العيال أحد اليسارين ومن أحزن والديه فقد عقهما، ومن ضرب بيده على

فخده عند مصيبته فقد حبط أجره، الصنيعة لا تكون إلا عند ذي حسب أو دين، والله ينزل الصبر على قدر المصيبة ، وينزل الرزق على قدر المؤنة.

### معشر الإخوة الكرام:

هذا منهج الإمام هذا هو العلم وما سواه باطل منهج أصيل يوافق منهج الأثمة من الصحب والتابعين ومن بعدهم. لقد غلب الإمام جعفر بمنهجه سلطان السلاطين وكيد المبطلين فوشوا به إلى الخليفة المنصور بأنه يحرّض عليه الناس فقال: المنصور جعفر بن مُجَّد يلحد في سلطاني قتلني الله إن لم أقتله ، أرسلوا في طلبه.

#### أيها السادة:

وقد الإمام جعفر الصادق وما أن دخل ونظر إليه المنصور مقبلاً إلى مجلسه حتى وقعت هيبته في قلبه وقام من مجلسه وتلقى الإمام قائلاً مرحباً بالنقي الساحة البريء من الدغل والخيانة أخى وابن عمى. فأقعده معه على سريره وأقبل عليه بوجهه

وسأله عن حاله ثم قال: سلني عن حاجتك؟ فقال الإمام: أهل مكة والمدينة قد تأخر عطاؤهم فتأمر لهم به، قال: أفعل. ثم قال: ياجارية أتتني بالتحفة فأتته بزجاجة غالية عطر بها الإمام وانصرف. ولحق الحاجب به فقال: يا بن رسول الله أتيت بك ولا أشك أنه قاتلك ، فكان منه ما رأيت وقد رأيتك تحرك شفتيك بشيء عند الدخول فما هو؟ قال: قلت: اللهم احرسني بعينيك التي لا تنام، واكنفني بركنك الذي لا يرام واحفظني بقدرتك علي، ولا تملكني وأنت رجائي، ربّ كم من نعمة أنعمت بها علي قل لك عندها شكري، وكم من بلية ابتليتني بها قل لها عندك صبري، فيا من قل عند نعمته شكري فلم يحرمني، ويا من قل عند بليته صبري فلم يخذلني، ويا من تراني على المعاصي فلم ينصحني، وياذا النعم التي لا تحصى أبدا ، ويا ذا المعروف الذي لا ينقطع أبداً: أعني على ديني بدنيا، وعلى آخرتي بتقوى، واحفظني متى غبت عنه ، ياوهاب أسألك فرجاً قريباً، وصبراً قريباً، وصبراً

### أيها الأحبة والصحب:

أعقب الإمام ستة ذكوراً وبنتاً ، ومن أولاده الإمام موسى الكاظم (١٨٣ مرسى الكاظم لأنه كان الحد أئمة الدين نزل بغداد واشتهر بالعبادة والعلم ولقب بالكاظم لأنه كان يسيء إليه ويكظم غيظه ، وكان سخياً كريماً يخرج بالليل وفي كمه صرر من الدراهم يتفقد الفقراء في بيوتهم. ناظر الخليفة هارون الرشيد فغلبه ، قال له يوماً : كيف قلتم نحن ذرية رسول الله وأنتم بنو علي وإنما ينسب الرجل إلى جده لأبيه دون جده لأمه، فقرأ الإمام موسى الكاظم قوله تعالى: ﴿ومن ذريته داود وسليمان وأيوب ويوسف وموسى وهارون وكذلك نجزي المحسنين وزكريا ويجيى وعيسى ﴾ (الأنعام ٨٤)، وليس لعيسى أب وإنما ألحق بمرتبة الأنبياء، من قبل أمه وكذلك ألحقنا بذرية النبي من قبل أمنا فاطمة.

أعقب الإمام موسى الكاظم سبعة وثلاثين ولداً أشهرهم الإمام علي الرضا (كلام موسى الكاظم سبعة وثلاثين ولداً أشهرهم الإمام علي الرضا (١٤٨ – ٢٠٣ هـ) فهذه الذرية الطيبة وهذه السلسلة المباركة بدأها رسول الله وانتهت إلى هؤلاء الأئمة الأعلام.

لكن كتاباً عظيماً حوى المعارف والعلوم كانت من أعظم ما كتبه الإمام جعفر الصادق كتاباً سمّاه (الجفر) ذكر فيه كل ما يحتاجه الناس إلى علمه يوم القيامة ، وضع فيها الإمام خلاصة حكمه العالية، قبل أن يمرض مرض الموت سنة ١٤٨ هـ، وعندما رأى الإمام جعفر الصادق أن الموت نازل به لا محال دعا ولده الإمام موسى الكاظم وأوصاه بوصية جامعة مانعة قال له:

«يا بني من قنع بما قسم له استغنى، ومن مدّ عينيه إلى ما في يدي غيره مات فقيراً، ومن لم يرضى بما قسم له اتهم الله في قضائه، ومن استصغر ذلّة غيره استعظم ذلّة نفسه، ومن كشف حجاب غيره انكشفت عورته، ومن سلّ سيف البغي قُتل به، ومن احتفر بئراً لأخيه أوقعه الله فيه، ومن داخل السفهاء حقّر، ومن خالط العلماء وقر، ومن دخل مداخل السوء اتهم. يا بني إياك أن تذري بالرجال فيُذرى بك، وإياك من الدخول فيما لا يعنيك فتذلّ لذلك. يابني قل الحق لك وعليك تُستشار بين أقربائك. كن للقرآن تالياً، وللإسلام فاشياً، وللمعروف آمراً، وعن المنكر ناهياً، ولمن قطعك واصلاً، ولمن سكت عنك مبتدءاً، ولمن سألك معطياً.

وإياك والنميمة فإنها تزرع الشحناء في القلوب، وإياك والتعرّض لعيوب الناس فمنزلة المتعرّض لعيوب الناس كمنزلة الهدف.

إذا طلبت الجود فعليك بمعادنه، فإن للجود معادن وللمعادن أصولاً، وللأصول فروعاً، وللفروع ثمراً، ولا يطيب الثمر إلا بفرع، ولا فرع إلا بأصل، ولا أصل إلا بمعدن طيب.

زر الأخيار ولا تزر الفجّار فإنهم صخرة لا يتفجّر ماؤها، وشجرة لا يخضرّ ورقها، وأرض لا يظهر عشبها».

حكمة بالغة ملأت حياة الإمام جعفر الصادق الثماني والستين سنة، وحين مات ماتت الحكمة في الشفاه وامتلأت قلوب الناس بالحزن وهم يوسدونه في تربة البقيع، مضى فقيه المدينة وعابدُها إلى جنات ونمر في مقعد صدق عند مليك مقتدر.

وأعود بكم من هناك إلى هنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا مُحَّد الله الصلاة الجالس فيها عليه أن يؤدي التحية إليه، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله الصلاة والسلام عليك .

<sup>•</sup> صفو الصفوة ٢ / ٩٤ حلية الأولياء ١٩٢/٣ و العلمة الأولياء ١٩٢/٣ وفيات الأعيان ١٠٥/١ أحسن القصص لفكري ٤/ ٢٨٦ سير أعلام النبلاء ٦/ ٥٥٠ الكامل في التاريخ (حوادث ١٠٣ ) تقذيب التهذيب ٢/ ٣٠٠ شذرات الذهب ١٠٣/٢

## ( ٦٨٣ )

# الشيخ محمد سهيل الخطيب الحسنيُ ١٣١٤ ـ ١٤٠٢ هـ ١٨٩٧ ـ ١٩٨١ م

الحمد لله الذي وصَّى بالوالدين قضاءً مبرما إلى يوم المصير وقضى ببرها وأمر به ، فمن خالف ذلك هوى في نار السعير ، أحمده سبحانه وتعالى وأشكره فهو أهل الثناء والتقدير .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، من نعمه نعمة الآباء الصالحين . وأشهد أن سيدنا مُحِدًا عبده ورسوله سيد المرسلين وإمام المتقين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وأزواجه وعترته وذريته وأهل بيته ، ورضي الله عن جميع أصحابه وتابعيهم المبرئين من الخلل والتقصير ، وسلم تسليما .

أما بعد: فهذا سيد لم يكن يوماً يدّعي أنه ولي لكنه صاحب الأولياء ، لم يدّع يوماً أنه عالم لكنه كان جليس العلماء ، لم يذكر يوماً أنه محدّث لكنه أطال المكث معهم ، لم يذكر يوماً أنه من الصالحين إلا أنه لم يدع رجلاً صالحاً في عصره إلا جالسه أو أخذ عنه، صرف عمره كله في خصال عدّة : هو إما في عمله في خدمة أوقاف المسلمين ، أو في مجالسة العلماء والمحدثين ، أو في قيام ليل طال أمده ، أو على مكتبه وبين كتبه ، فإذا ما خلا له حال من بين تلك الأحوال رأيته ذاكراً لله مصلياً على جده سيدنا رسول الله على .

في ليلة الاثنين طلع نوره على الكون في حي القيمرية بدمشق خلف الجامع الأموي جامعة المسلمين آنذاك ، يوم ١٧ ذي القعدة سنة ١٣١٤ هـ الموافق سنة ١٨٩٧ م.

من أبويين قرشيين تقيين هما مولاي الجد الشيخ عبد الفتاح محافظ المكتبة الظاهرية بالوكالة ، ووالدته بنت علامة الشام الشيخ أبي الفتح الخطيب ، وكان باراً بهما وبأمه خاصة بعد وفاة أبيه سنة ١٣٣٦ هـ . وبدت أمارات عناية الله به منذ الصغر ، فقد كان يكتب وظائفه في المكتبة الظاهرية عند أبيه ، وكانت مادة الحساب من المواد الصعبة عليه ، ومرة أهمته مسألة فغفا وهو يفكر فيها ، فرأى الملك الظاهر ببيبرس في نومه وسأله هل تريد أن أعلمك القسمة ؟ فقال له السيد الوالد : نعم . وعلمه القسمة على رقمين وثلاثة أرقام وهو نائم . (هكذا يقول السيد الوالد رحمه الله ) . وحينما استيقظ من نومه راح يضرب ويجمع ويقسم ، فحمد الله تعالى أشد الحمد . فلما غدا إلى المدرسة في اليوم التالي استغرب الأستاذ فسأله من علمك الحساب . ؟ فقال : علمني الملك الظاهر .

تدرج في التعليم حتى دخل كلية صلاح الدين الأيوبي في القدس الشريف ، وفيها من العلماء أمثال :الشيخ أمين العوري ، والشيخ أمين السويد والشيخ حسام الدين جار الله ، والشيخ عبد القادر المغربي ، وكان يصحبه في هذه الكلية الشيخ مُجَّد رفيق السباعي وتخرجا سنة ١٣٣١ هـ

وكان يرعاه في دراسته أبناء عمومته الأفذاذ ، فأسرته أسرة علمية دينية بارزة لها أربعة مدارس شرعية تديرها ، حوت عدداً لا يضاهى من علماء الإسلام ، وكان من شيوخه : عمه عميد الأسرة الشيخ عبد الرحيم الذي أسس معهد التهذيب والتعليم وتبعه بن أخيه الشيخ هاشم وأخوه الشيخ عبد الرحمن والشيخ حسن بن أبي الفرج والشيخ كمال بن أحمد كلهم من آل الخطيب .

وتابع تحصيله على علماء عصره أمثال الشيخ عبد الوهاب الشركة ، والعلامة الشيخ أحمد الجوبري ، والعارف بالله العلامة الشيخ عبد الله الجلاد ، وفي المذهب الحنفى الشيخ محيى الدين الخاني وفي القرآن الشيخ عبد الرحيم دبس وزيت .

لم يترك مولاي الوالد رحمه الله فناً من الفنون أو علماً من العلوم الشرعية إلا قرأ فيه وأخذ عن أهله ، وتكونت لديه ثقافة فاق بما أقرانه حتى أصبح آية من آيات الله في الفقه والفرائض مما أهله أن ينوب بالدرس العام في الجامع الأموي عن شيخه الشيخ هاشم الخطيب .

وتوّج حياته العلمية بدراسة علم الحديث والتخصص به على علماء عدوا في عصرهم من أكابر المحدثين ونبغوا فيه وحازوا المكانة العالية أمثال مولانا الشيخ مُجَّد بن بدر الدين الحسني مؤرخاً إجازته له سنة ١٣٤٨ هـ ومحدث الغرب الشيخ مُجَّد بن جعفر الكتابي الفاسي ، والشيخ أحمد البلغيثي نقيب أشراف فاس مؤرخاً إجازته له سنة ١٣٤٦ هـ والشيخ مُحَّد عبد الحي الكتابي مؤرخاً إجازته له سنة ١٣٢٥ هـ والشيخ إدريس أحمد البنابي المدي الدمشقي وتاريخها سنة ١٣٥٦ هـ كتب مولاي الوالد دروس المحدثين الثلاثة أعني مولانا البدر والشيخ البلغيثي والإمام الكتابي التي القوها في جامع بني أمية الكبير . كان رحمه الله يأتي بالملازم الورقية وَيَبري دزينة أقلام أي بالملازم الدرس بعد صلاة الجمعة انحني على الأرض بمئية السجود ووضع الملازم ليكتب الدرس ، وكلما نبا قلم تناول آخر حتى آذان العصر ، وكان الشيخ البدر يلقي بالكلام لو عده العاد لأحصاه كما هي طريقة الحبيب الأعظم و بلغ ما يلقي بالكلام لو عده العاد لأحصاه كما هي طريقة الحبيب الأعظم ألله من يتمم فضله تبل تلامذته الأبرار ، وقد طبعت مؤخراً على الحاسوب وأسأل الله أن يتمم فضله بنشرها .

لم يكتف مولانا الوالد بعلم الشريعة بل تابع تحصيله في علم الحقيقة ، أكرمه الله أن يتحقق بعد أن تشرع ، والحقيقة . كما يقول أرباب هذا العلم . نهاية عزائم الشريعة ، علماء الحقيقة علماء بالشريعة وزيادة علماء بالحقيقة ، فصحب العارف بالله شيخ الطريقة النقشبندية الشيخ عبد الرزاق الطرابلسي ( غلا الحليب ) الذي كان يلقبه مولاي الوالد رحمه الله: بالقطب الولى العارف بالله ، صحبه مدّة طويلة لغاية وفاته ، ولازم الشيخ عبد الله الجلاد من أكابر العلماء بالطريقتين وسيد الفريقين ، وصحب الشيخ رشيد الحبال ، والشيخ أحمد الحارون رحمهم الله جميعاً . درّس السيد الوالد بعد خدمته كضابط في الجيش التركي (لغاية سنة ١٩٢٠ هـ) في مدارس آل الخطيب ، وكان لآل الخطيب مدارس شرعية كما ذكرت : الأمينية ويديرها عمى الشيخ شريف الخطيب ، والنورية الصغرى ويديرها الشيخ عبد القادر الخطيب الثاني . ومدرسة الخياطين ويديرها الشيخ سعيد الخطيب . ومدرسة التهذيب والتعليم ويديرها عمى أخو جدي الشيخ عبد الرحيم الخطيب وابن أخيه الشيخ هاشم الخطيب كما أقام دروساً ليلة الاثنين وليلة الجمعة . وكانت دروسه تتسم بالروحانية وحضور القلب ، ممزوجة بالآيات والأحاديث والفقه والسيرة النبوية والقدوة الحسنة وخطب في مساجد دمشق آخرها جامع الجراح في المهاجرين.

سل منبر الجراح كيف يهزّه ربَّ البلاغة كم أنرت قلوبنا سل جامع الأموي كيف يزينه بدروسه والحق فيه معلنا واسأل محارب المساجد إذ أتى فيها بعلم الدين إحياءً لنا

وهذا كله في أثناء وظيفته في أوقاف دمشق كمفتش للمعاهد الدينية والمساجد، وبعض الوظائف الأخرى، وحين خرج على التقاعد سنة ١٩٥٦ م

وجه إليه الأستاذ عبد الرحمن الطباع مدير الأوقاف العام كتاب شكر وثناء لجهوده ، وحرصه على أموال الأوقاف فقد أثر عنه أنه كان حريصاً أشد الحرص أن يخرج قرش واحد في غير ما أمر الله تعالى . قدم إليه ابن القولي أحد الموظفين في مديرية الأوقاف يسأله أن يكتب له عبارات على ورقة فمد ابن القولي يده ليأخذ ورقة من مسودات الأوقاف فأمسك السيد الوالد يده وقال : لا ، من هذه الأوراق لا تأخذ ، وأخرج من حقيبة له ورقة ثم أخذ ابن القولي الريشة ليضعها في الحبر ، فقال السيد الوالد ولامن هذا الحبر وأخرج قلماً له من جيبه : وكتبها له . وقال: هذا القلم والحبر للأغراض الخاصة ، وهذا الورق والحبر خاص بمعاملات الأوقاف.

كان رحمه الله تعالى دمث الأخلاق طلق الوجه مع أهله وجيرانه و المراجعين في الأوقاف، يصلي إماماً بالموظفين وربما يراجعه مراجع وقت الصلاة فيقول له :أتأذن لي أن أصلي ثم أعود إليك ؟ فيستحيي المراجع من نفسه فيذهب ويتوضأ ويصلي مع الجماعة .

وكان لا يرد أحداً عن بابه ، اعتاد بعض المتسولين أن يطرقوا بابه ليتصدق عليهم في المديرية ، فيقوم مولاي الوالد رحمه الله من مكتبه وهو رئيس المفتشين الدينين فيُخرج من جيبه نصفي فرنك سوري يضعهما في يده اليمنى ثم يدور على غرف الموظفين يدخل غرفة غرفة ويقول : (حدا معه شي لله ).

وعرف كل موظف ما يفعله هذا الشيخ الصالح فكان كل منهم يضع أمامه على المكتب أنصاف فرنكات فيقدم للشيخ نصف فرنك ، وتجمع هذه القروش ثم يخرج إلى السائل فيضع في يده ما جمعه .فيقول الشيخ بشير الباري (وكان من المفتشين في غرفة مولاي الوالد) : يا شيخ سهيل تفعل هذا وأنت أنت ؟! فكان مولاي الوالد يجيبه : أنا لا أرد أحداً عن بابي حتى إذا سألت الله لا يردني عن بابه .

كانت سيرته عطرة في التفتيش ، يعلم أن راتب الأئمة والمؤذنين والخدم قليلة فإذا ما جاءت شكوى على أحدهم بالغياب أو ببعض الإهمال يستدعيه إليه ويقول له : في اليوم الفلاني سآتي للتفتيش عليك في المسجد . يعلمه بذلك حتى يقوم بواجبه في الاعتناء بالمسجد .

كان آمراً بالمعروف بلطف ، ناهياً عن المنكر بالنصيحة الهادفة ، قال مرة لرجل يرتدي (شورت) في الطريق : ياأخي غط فخذك فإن رسول الله يقول ( الفخذ عورة )فقال الرجل : (أنت شو دخلك في ياحم ار). فمضى مولاي الوالد لشأنه وكانت والدتي تسير خلفه بخطوات على عادة أهل الشام فقالت : يقول لك كذا وتسكت عنه فقال لها : قال لي يا حمار هل صرت حماراً . فإذا بصوت وقعة على الأرض وصرخة ، فالتفت الوالدان فرأيا الرجل قد سقط في حفرة وكسرت رجله . فقال السيد الوالد : قد كنت أظن أن الله سيفعل به شيئاً لمخالفته أمر الشريعة .

أيها الأحبة والصحب: بعد هذه السنوات التي قضاها في الأوقاف طلب منه مدير الأوقاف العام أن يبقى في مديرية الأوقاف متعاقداً معه لغاية عام ١٩٧٧ م فخدم مولاي الوالد قريباً من خمسين سنة من عام ١٩٢٩ العام ١٩٧٧ .وفي خضم هذه السنين لم يترك مولاي الوالد خدمة أسرته ، يشارك في اجتماعاتها وأفراحها وأتراحها ويزوج أولادها ويصل أرحامه خاصة في العيدين، وأنشأ لفتيانها كشافا خاصة بمم رباهم من خلاله تربية إسلامية قل نظيرها ورحل بمم داخل بلاد الشام، يخفرون في الصخر (ذكرى كشاف آل الخطيب الحسنية )، وحفظ أنسابهم في سجلات ، وأقام لهم شجرات نسب ذكر فيها تاريخهم وأسماءهم وأولادهم وأسباطهم وأصهارهم كان آخرها سنة ١٩٧٥ م، ظهر فيها كنسابة خدم فيها أسرته والأسر المنسوبة لسيدنا رسول الله على ، ثبّت بما أنسابهم وحفظها من التحريف والضياع ورسم لكل منها شجرة فيها جميع أفرادها من الذكور والإناث وأنشأ لشباب الأسرة

نادياً رياضياً ليصرفوا طاقاتهم بشكل الشرعي (ركوب الخيل الضرب بالسيف السباحة) ، وأصبحت هذه الفرقة عضواً في الكشاف المسلم لأن اللباس الذي اختاره السيد الوالد لأعضاء الفرقة كان إسلامياً .

مما حدا بالشاعر أنور العطار لأن يقول:

سهيل الواحد العصر وروض الفن والفكر أقام الأهل في الأغصا ن والأوراق والزهن فيا دوحاته تيهي وظلّي آية الدهر

معشر الإخوة: لم يتعدَّ نفعه إلى أسرته فقط بل أنشأ مع أهل الإيمان (جمعية المؤمنين العاملين) في جامع البدرئية سنة ١٩٣٩ م مهمتها التدريس الديني لشباب أهل الشام وحين ضربت دمشق سنة ١٩٤٥ م تحولت هذه الجمعية إلى جمعية داوت جراح المرضى وقدمت لهم الدواء والكساء فسبق بذلك ما يسمى بعصرنا بالهلال الأحمر السوري.

هذه الخدمات أهلته ليكون عميداً لأسرته بعد وفاة مولانا الشيخ هاشم الخطيب سنة ١٩٥٨ . واكبت هذه الحلية العلمية حلية أخلاقية عالية اتفق على تحليته بحا الخاص والعام ، مع زهد وورع وتوكل ووفاء بالوعد وخفض جانب للمؤمنين .أضرب لذلك بمثال واحد يوم مرضت والدته مرض الموت واحتضرت وكان رحمه الله وعد شباب الأسرة بالقيام برحلة فجاء على موعده بعد الفجر بكامل جهازه وقال لهم : أنا جاهز ، لكن والدي تُحتضر فإن أذنتم لي عدت وإلا رحلت معكم فأذنوا له وأكبروا فيه الوفاء بالوعد .

وكان لا يفترُ لسانه عن الذكر في أوقاته وخلواته التي يتوقف فيها عن الكتابة ، وقد شهدنا رحمه الله بأم أعيننا قيامه بالليل في جوف الليل الآخر ، ينام بعد العشاء ويكره الحديث بعدها ، ويستيقظ في ثلث الليل الأخير ، ويحيي الليالي الفضيلة ويعرف متى تكون ليلة القدر ، وكان في كل ليلة من النصف من شعبان يرحل إلى مغارة الدم في جبل الأربعين ليحيي هذه الليلة مع أحبابه وأبناء عمومته يخلو بها بعيداً عن ضوضاء المدينة ، متذكراً خلوة حبيبه وجده المصطفى على متعبداً في غار حراء .

وقام بعمل ما سمعنا عنه إلا في سلفنا الصالح ، فقد اتخذ لنفسه قبراً من خشب ، قاطعاً من خشب يستلقي فيه ويتلو القرآن ويذكر الموت وما بعده ، ورآه الشيخ ناجي الطنطاوي مرة صدفة ، فقال له : . غداً إذا أنزلوني في القبر أكون قد اعتدت على النزول فيه .

ورؤية سيدنا النبي في المنام واليقظة ورد فيها أحاديث صحيحة صريحة ، حُرِّجت على ستة أقوال: سادسها أنه في يُرى في الدنيا حقيقة ويخاطب ويرد ،لذا يقول مولانا الإمام أبو الحسن الشاذلي في الوحجب عني طرفة عين ما عددت نفسي مسلماً .بل قال الإمام النووي والقرطبي والقاضي عياض في : الصحيح أن المسلم يراه حقيقة سواء على صفته المعروفة أو غيرها ، وتحتاج الرؤيا إلى تعبير إن كانت على غير صفته .

وقد رأى سيدنا رسول الله في إحدى ليالي النصف من شعبان وهو في الموكب الإلهي ورأى عمامته على القلنسوة فلم يضع بعد ذلك عمامته إلا على القلنسوة .

وبلغه أن سيدنا رسول الله والله والله

ثم قرأ أن سيدنا رسول الله يرفع يده مسلماً عن بعد ، واهتم لكيفية الرفع على وجه السنة ، فإذا بالسيد الوالد يكثر من الصلاة على سيدنا النبي في ، وقام يصلي في جامع الخريزاتية فلما تلا التشهد وقال السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته إذا به يرى سيدنا رسول الله ينشق عنه جدار المسجد إلى المدينة المنورة رآه يشير إليه من الروض الشريف يرد عليه السلام ، فرأى أصابع يده الشريفة وصلت إلى حاجبه الأيمن ، وكادت يده أن تحجب عينه اليمنى اللهم صل وسلم عليه .

وصار كثير الالتقاء بسيدنا رسول الله ، لا يقع منه خلل إلا رأى رسول الله ينبهه عليه في الرؤيا .

وحين كان الشيخ هاشم الخطيب وطلابه يقرؤون الأناشيد الدينية بعد مجلس الصلاة على النبي على قبل فجر الجمعة و أنشد المنشدون :

كان الحبيب الأعظم يحضر هذا المجلس فخاطبه: يا رسول الله ما هو الرقص المحمدي ؟، فإذا به يرى السيد الأعظم ويأخذ بيد الشيخ هاشم الخطيب والسيد الوالد ويقيم حضرة الشاذلية الله الله ورأى الشيخ رشيد الحبال الحبيب الأعظم يقيم حلقة الذكر فأتى هو وجماعته الذاكرون يشاركون بهذه الحضرة التي لم يشهد لها الجامع مثيلاً.

لكن الرؤيا العظيمة التي خص بها مولانا الوالد ولم نعلم عنها عن أحد من عصره هي رؤيته لنور الإلهي في المنام وسمع هاتفاً ناداه وهو يرى نوراً عظيماً وقال له: يا شيخ سهيل هذا النور لك.

هذا كله ببركة الذكر ومجلس الصلاة على النبي الذي استمر به السيد الوالد بعد وفاة شيخه الشيخ هاشم قبل فجر الجمعة بساعة في الجامع الأموي يقرأ فيه لا يحد وفاة شيخه الصلاة النارية لسيدي إبراهيم التازي يضعون الفوانيس وسط الحلقة ثم نقله إلى البيوت بعد ذلك ومحبته لسيدنا رسول الله لا توصف ،إذا كان لايمضي عليه عام إلا قام باحتفال لمولد الشريف في داره العامرة فلما مرض مضى عليه ثلاثة أعوام لم يحتفل ، فأقام في العام الثالث ثلاثة احتفالات في ثلاثة أيام متوالية أنشد فيها من عيون الشعر في مديح الحبيب الأعظم الله على المناه المناه على المن

أيها الأحبة والصحب: بقي السيد الوالد في ترقّ دائم من كثرة الذكر حتى قال مرة: إنني لأحس في بعض الأوقات بذكر الله إياي في الملأ الأعلى عندما أذكره بحضور تام ، كما أنني أرى عندما أذكر الله تعالى كيف يخبئ الذكر لي إلى يوم القيامة ، فكأنّ ألفاظي تجعل شيئاً يلف بورق، كل لفظ على حدة ، وكل ألف مرة على حدة تصرُّ بورق جيد منتظم .

وإذا قرأ القرآن وتأثر به كأن اللفظ الذي خرج منه صار نوراً ، وجعل على بلور فانوس ومما قاله رحمه الله تعالى : كنت ربما وقفت في الصلاة فأرى ما يخرج مني بحضور كأنه نقط عطر توضع ضمن قارورة ثم يختم على تلك القارورة ، وما يخرج مني في حالة الغفلة أرى تلك النقط من العطر تقع خارج القارورة .

معاشر المؤمنين: أستطيع أن أقول إن مولاي الوالد رحمه الله بلغ من الشفافية الإيمانية أن أصبحت مرآة قلبه صافية ، وفراسته صادقة حتى كان الناس يسألونه الاستخارة عن طريق الرؤيا المنامية فينام على نية صاحبها على طهارة ويقرأ سبعا ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير فإذا كان الفجر سجل ما رأى وأوله وأخبر به صاحبه وكانت تقع كما يقول . وكان معتقداً من العلماء ، كان الشيخ صالح العقاد يرسل إليه الناس ويقول لهم : ليس لكم إلا الشيخ سهيل.

ولعل الذي ساعد على ذلك دوامه على حج بيت الله الحرام كل عام وهي سنة مشى عليها آباؤه رحمهم الله فمولاي الجد حج ثلاثين حجة ، وكان من أوائل من يفتتحون موسم الحج كل عام ، وجده الشيخ مجد حج ٣٩ حجة ، ومولاي الجد الثالث العلامة الشيخ عبد الله حج ٤١ حجة ، ولا أدري عدد سنوات حج مولاي الوالد لكنها فاقت العشرين أو الثلاثين والله أعلم ،فلم ينقطع عن الحج حتى غاية عام ١٩٧٢ وله تجليات يعجز المقام عن الحديث عنها أخبرنا بها أبناء عمومته ومحبوه الذين كانوا يرحلون معه ، لكنه كان لا يعود من حجه حتى يطوف حول البيت ، ٣٥ شوطاً ، لأنه قرأ عند الترمذي بسند ضعيف ( من طاف حول البيت خمسين طوافاً عاد من ذنوبه كيوم ولدته أمه ) .

ومما ساعده على الوصول لهذه المرتبة برّه بوالدته السيدة باهية الخطيب فقد خدمها بإخلاص بعد وفاة والده وهي مقعده يقدم لها كل ما تحتاجه ورفض التزوج ليتفرغ لخدمتها ولما يعلم بما تفعله غالب الزوجات ، حتى كادت والدته تغضب عليه

لعدم تزوجه فهدّاً من روعها وقال لها: نامي الليلة على هذه النية وأخبريني صباحاً. فنامت الجدة رحمها الله فرأت فتاة صغيرة في لفافة مربوطة بخنصر قدم مولاي الوالد . فلما استيقظت أخبرته فقال : ألم أقل لك إنحا مازالت صغيرة (في الإنداءة) فهدأت الجدة رحمها الله وراحت تدعو له : زوّجك الله حورية من حوريات الجنة

وتمضي الأيام وتنتقل الجدة إلى جوار ربحا عز وجل ،وكانت تكرر رب سهيل يرضى عن سهيل .قدم مرة إلى دار أبيه بعد العشاء وفي أثناء صعوده درج البيت سمع والدته تقول لجارتها : ألم ينزل التفاح إلى الأسواق ، فإني أشتهي التفاح .سمع مولاي الوالد هذه العبارة وهو يصعد الدرج فعاد أدراجه من القيمرية إلى سوق الهال وأحضر لها كيلو تفاح وقال لها : اشتهيت لكِ هذه التفاحات ، فصارت تدعو له ، كان رحمه الله يفهم عليها بالإشارة حتى انتقلت إلى جوار ربحا عز وجل .

ويتابع السيد الوالد تدريسه في الجامع الأموي وكان يمشي أحياناً بالنعل الذي صنعه على شكل نعل النبي في فنعله وقبقابه معروفان لدى الناس وكانت تأتي بنت صغيرة عمرها عشر سنوات أو أكثر تأخذ القبقاب وتخفيه لتداعب السيد الوالد، فيسأل بعد الدرس أين القبقاب فيقولون بنت السبيعي أخذته، وتكبر البنت حتى تبلغ العشرين أو يزيد وتخطب له نساء آل الخطيب هذه الفتاة ، وحين سألوه ما رأيك يا شيخ سهيل ؟ قال : ما اسم هذه الفتاة فقالوا : حورية . فقال مباشرة: أمي كانت تدعو لي بحورية على بركة الله . وكانت حورية من حوريات الجنة رحمها الله التي بشرته بها والدته في .

تذكروا يا سادة أن السيد الوالد تزوج وعمره ٤٦ سنة وخلف ١٣ ولداً مات منهم توآمان أو ثلاثة ، وبقي له تسعة أولاد : خمس إناث وأربعة ذكور وعوضه الله تعالى خيراً على انتظاره في خدمة والدته فمات وله من العقب أولاد وأحفاد ما ينوف عن الستين :

يا أحباب رسول الله:

أدعوكم الآن لمشاركتي اللحظة الأخيرة حين استيقظ فجر الجمعة بابتسامته الأخيرة العذبة وإشراقة النور على وجهه خاطبني بقوله: ﴿ إِنَا فَتَحَنَّا لِكُ فَتَحَا مِبِينَا، لَيْغَفُر لِكُ الله مَا تقدم مِن ذَنِبُكُ ومَا تأخر ، ويتم نعمته عليك ويهديك صراطاً مستقيما ﴾ كانت تلك لحظة الوداع وآخر ما تفوه به مولاي الوالد رحمه الله منتقلاً إلى جوار ربه عز وجل سنة ١٩٨١ عن عمر بلغ ٨٧ سنة .

وكانت أجمل كلمات العزاء التي قيلت في السيد الوالد تعزية الشيخ مُحَد رفيق السباعي قال لي: أشهد بأبيك ثلاثاً ١. أنه ولي ٢. وأنه منسوب لرسول الله على ٣. وأنه من الأئمة الأعلام.

مضى مولاي الوالد رحمه الله تعالى:

في ذمـــة الله الغفــور مُقامُــه وهـو الـرحيم فمـا أجـل مصـيبنا أرجــوك ربي أن تــديم فروعــه وجميـع مــن نال الخطابـة عنــدنا وأنــل نــزيلاً روضــة يبقــي بمــا أبــد الــدهور مرافقــاً لنبينــا

ترك غير الذرية ثلاثة وعشرين مؤلفاً في الفقه والسيرة والتاريخ والأنساب والمنطق والحديث الشريف وهو أكبر وأوسع مؤلفاته .

أما بعد أيها السادة : فهل عرفتم من زاركم اليوم إنه حسيب نسيب من آل بيت رسول الله حسني أماً وأباً حسيني أم جد عباسي أم أب ، فهو منسوب من ثلاث جهات .

إنه سيدنا الشيخ مُحَّد سهيل بن الشيخ عبد الفتاح بن الشيخ مُحَّد بن الشيخ عبد الله بن الشيخ عبد الرحيم بن الشيخ مُحَّد الخطيب بن الشيخ علي بن الشريف مُحَّد بن الشريف وهبه بن الشريف عيسى بن الشريف أبي مُحَّد رشيد بن الشريف عبد

الرزاق بن الشريف قطب الرجال أبي رسلان بن الشريف مُحَّد بن الشريف خالد بن الشريف شمس الدين مُحَّد بن الشريف القطب عثمان بن الشريف شهاب الدين أحمد بن شمس الدين مُحَّد بن الشريف القطب عثمان بن الشريف شهاب الدين أحمد بن الشريف تاج الدين عبد الرزاق بن الشريف أبي النصر مُحَّد بن الشريف أبي صالح مُحَّد بن الشريف أبي صالح مُحَّد بن الشريف أبي صالح بن الشريف تاج الدين عبد الرزاق بن القطب الغوث سيدنا عبد القادر الجيلاني بن الشريف أبي صالح مُحَّد موسى بن الشريف عبد الله بن الإمام يحي الزاهد بن الإمام المون بن الإمام عبد الله بن الإمام موسى الجون بن الإمام عبد الله المحض إمام المدينة بن الإمام الحسن المثنى بن الإمام سيدنا الحسن بن الإمام عبد الله المحض إمام المدينة بن الإمام الحسن المثنى بن الإمام سيدنا الحسن بن الإمام عبد الله المحض إمام المدينة بن الإمام الحسن المثنى بن الإمام سيدنا الحسن بن الإمام سيدنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا مُحَد الله المحتول سيدتنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا مُحَد الله المحتول سيدتنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا مُحَد الله المحتول سيدتنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا مُحَد الله المحتول سيدتنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا مُحَد الله المحتول سيدتنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا مُحَد الله المحتول سيدتنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا مُحَد الله المحتول سيدتنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا مُحَد الله المحتول سيدتنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا مُحَد الله المحتول سيدتنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا مُحَد الله المحتول سيدتنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا مُحَد الله المحتود اله المحتود الله المحتود الله المحتود الله المحتود الله المحتود اله المحتود الله المحتود الله المحتود الله المحتود الله المحتود اله المحتود الله المحتود الله المحتود الله المحتود المحتود الله المحتود الله المحتود الله المحتود الله المحتود الله المحتود المحتود المحتود الله المحتود ال

قليلٌ لمدح المصطفى الخط بالذهب وأن ينهض الأشراف عند سماعه

وحق لنا أن نقوم لشرفه ﷺ .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا مُجَد وعلى آل سيدنا مُجَد كما صليت على سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا مُجَد وعلى آل سيدنا مُجَد كما باركت على سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا إبراهيم في العالمين . إنك حميد مجيد.

## ( 7人٤ )

# الإ<sub>ع</sub>مام الشيخ محمد عبد القادر معينيُّ حمص ١٩٢٠ ــ ٢٠١٤.

قضى شبابه ببن أحضان الصالحين ورياض العارفين وتربى على يد الكمّل من المربين المتقين جمع بين الطريقة القادرية والنقشبندية فأخذ الطريقة القادرية بالإجازة من الشيخ إبراهيم البرزنجي الحسيني بالسند المتصل الى الشيخ عبد القادر الجيلاني الى سيدنا رسول الله على وأخذها أيضاً عن الشيخ العارف بالله تعالى وارث الجيلان الشيخ محجّد بن أحمد بن الماحي بن أصول رضوان الله عنه، وأخذ النقشبندية عن الشيخ محجّد سليم الصافي الحمصي عن الشيخ احمد الطوزقلي عن مولانا ضياء الدين خالد النقشبندي رحمهم الله جميعاً.

### حياته وأخلاقه:

عاش طوال حياته مهاجراً متنقلاً بين البلدان طلباً للعلم والعرفان وداعياً إلى الله، وله حلقات وعظ وإرشاد في الحضرة القادرية في دار الصفا بضواحي حلب حيث كان أكثر مقامه فيها، جمع بعض دروسه في كتبه ومؤلفاته، حمل أمانة الدلالة على الله بصدق ويقين، ربى تلاميذه على الصدق في السير والسلوك، والتواضع وحسن الخلق، والعمل بالعلم، والإخلاص في العمل لله تعالى، دلهم على الله بحاله ويقينه، وجمع قلوبهم على حب الله تعالى وتعظيمه، وإجلال رسوله عليه الصلاة والسلام، وكان حقاً أباً لهم، كان واحة للمحبين ونبع صدق يرده العشاق والراغبون، أرشدهم إلى الله تعالى بالخلق الحسن والطريقة المثلى والحكمة والموعظة الحسنة، ينصح الناس بوفق ولين، ويبادرهم بالود والرحمة، كانت أخلاقه نبوية كاملة، لم يُر في حياته بوفق ولين، ويبادرهم بالود والرحمة، كانت أخلاقه نبوية كاملة، لم يُر في حياته غاضباً أو مؤنباً لأحد بسوء، كان أبعد الناس عن الظهور والشهرة.

أخلاقه نبويه لم يُر في حياته غاضبا أو مؤنبا لأحد وقضى شبابه صائما قائما عازفا عن الدنيا، داعيا الى الله وألقى الله له القبول فاستجاب الناس لدعوته، وكان متواضعا للكبير والصغير. ومن أقوله رحمه الله: كل نعمه يحسدك الناس عليها الا التواضع.

### أعماله وآثاره:

كان قريباً من الناس، مشفقاً على الضعفاء ومعيناً للمساكين، لا يرد عن بابه أحداً، بل يصل إحسانه إليهم في بيوقهم من عطاءات وإكرامات مادية وروحانية، وكان من أعماله الخيرية تيسير تزويج الشباب زوج المئات مع تأمين سكنهم واحتياجاتهم، وقضاء حوائج الناس في السر والخفاء، ظهر إكرام الله له في سيرته العطرة وحياته الطيبة واضحاً وجلياً، ومن أعظم كراماته نهجه، وطريقته في السير على قدم رسول الله صلوات الله وسلامه عليه والأولياء الصالحين، وتربية تلاميذه على ذلك، شهد له بالخيرية الكثير من علماء وفضلاء عصره، وتتلمذ على يديه وتربي الكثير من المريدين الصادقين في شتى بقاع الأرض، وله أتباع كثر بمدينة حلب الشهباء وحمص ودمشق والمدينة المنورة ومكة المكرمة ومصر واليمن والعراق والهند وباكستان وماليزيا وباقي البلدان الإسلامية.

#### إقامته ووفاته:

استقر في مكة المكرمة في الثمانينيات ثم انتقل منها إلى حلب في التسعينيات حتى عام ٢٠١١، أقام في مصر المحروسة في الثلاث سنوات الأخيرة من عمره..

توفي في القاهرة، الاثنين ليلاً السابع من جمادي الاخرة ١٤٣٥ من الهجرة السابع من ابريل/نيسان ٢٠١٤

صلي عليه ظهر اليوم الثلاثاء بجامع سيدنا الحسين رهي ودفن بمدفن تلميذه الشيخ عبد الباقي العفيفي بالدراسة، والذي توفي قبله بسنوات وكان قد زار قبره وقال عن المكان: "هنا روضة من رياض الجنة" فشرفت بعد ذلك بجسده الشريف.

رحمه الله وغفر له، وتقبله في الصالحين مع الشهداء والصديقين، وأعاننا على السير إلى الله بما يرضيه عنا، وحشرنا معه في زمرة سيد المرسلين عليه الصلاة وأتم التسليم، وجمعنا معهم جميعاً في أعلى جنان الخلد. آمين.

# ( ٦٨٥ )

# العلامة الشيخ أبو الخير الميدانيُ ١٢٩٣ ـ ١٣٨٨ ـ ١٩٦١م

هو الشّيخ محمّد خير بن محمّد بن حسين بن بكري الميداني، المكنّى بأبي الخير ولد في حي الميدان بدمشق سنة ١٩٣ه، ثمّ انتقل مع أسرته إلى حي العقيبة.

درس الشّيخ أبو الخير في مدرسة الرّشدية، ثمّ في مدرسة عنبر، ثمّ ذهب إلى استنابول ليكمل دراسته في المدرسة الحربيّة، ثمّ عاد إلى دمشق لإتمام أوراقه، وفي ذلك الحين طلبت منه أمّه أن يذهب إلى الشّيخ سليم المسوتي، ليسأله عن مسألة حصلت لها في بيتها، فلمّا جاء وسأل الشّيخ عن المسألة تفرّس الشّيخ فيه الصّلاح والذّكاء والانتباه، فرغّبه في العلم الشّرعي، فقال الشّيخ أبو الخير: (إنّ أمّي لا ترضى بذلك)، فذهب الشّيخ سليم وكلّم أمّه فيذلك وبشّرها فقال: (إنّ ابنك هذا سيصبح شيخ علماء الشّام) فاستجابت ورضيت أن يتفرّغ ولدها لدراسة العلم الشّرعي، وكان ذلك سنة ١٣١١ه.

أدرك الشّيخ رحمه الله نخبة ممتازة من الأعلام الجهابذة: وأوّل شيوخه الشّيخ سليم المسوتي الّذي لازمه ملازمة تامّة ونحل من معين علمه وخُلُقِه، حتى قال له الشّيخ سليم: (لم يبق عندي شيء إلّا صار في صدرك) وممّن تأثّر به كثيراً الشّيخ عيسى الكردي، الّذي أخذ عنه العلم والطّريق، ثمّ خلّفه وأجازه، وزوّجه ابنته لحبّه له.

ومن مشايخه الشّيخ بكري العطّار والشّيخ محمود العطّار والشّيخ عطا الكسم...

وكان مشهوداً له بحسن إلقاء الدروس وبأسلوبه الفذ في تعليم الطّلاب وتفهيمهم، وكان يتقن اللّغة التّركيّة، والفارسيّة، والكرديّة، والفرنسيّة، ويلمّ بالإنكليزية. وكان في بعض المناسبات يتطرّق إلى كثير من العلوم كالطّب والفلك وتعبير الرّؤيا والحساب والجبر وعلم الطّبيعة (الفيزياء).

من أعماله: إضافة إلى تعليمه ودعوته فقد ساهم مع إخوانه العلماء بتشكيل رابطة العلماء في الشّام في عام ١٣٦٥هـ، وكان المجلس التأسيسي يضمّ ٨٧ عالماً من دمشق وغيرها، وكان مجلس الرّابطة برئاسة الشّيخ أبو الخير الميداني ، والشّيخ مكي الكتّابي (نائباً للرئيس)

أمّا تلاميذه فلا يعلم عددهم إلّا الله تعالى، ونذكر بعضهم على سبيل الإجمال: الشّيخ عبد الوهّاب دبس وزيت والشّيخ سعيد البرهاني والشّيخ لطفي الفيومي والشّيخ أحمد العربيني والشّيخ ياسين الجويجاتي والشّيخ حمدي الأرناؤوط والشّيخ أحمد كفتارو والشّيخ على الطّنطاوي...

كان الشّيخ مثاليّاً في علمه وأعماله وأخلاقه وتواضعه وأدبه، فقد كان خلقه القرآن الكريم وشمائله السّنة المطهّرة، وكان مقبلاً على العلم والتّعليم والإرشاد، وكان مهاباً، وقوراً، ورعاً، متواضعاً، كريماً، ما رآه أحد إلّا هابه ولم يصاحبه أحد إلّا أحبّه، وكان ممّا يمتاز به حسن الطّاعة الّتي تجلّت بمعاملته لوالدته وشيوخه.

كان يبدأ بإلقاء الدروس، فيقرأ درساً عامّاً في جامع التوبة يستمرّ لما بعد طلوع الشمس فيصلّي الضّحى، ثمّ يقرأ دروساً خاصّة بالطّلاب في علوم الحديث والتّفسير والأصول والفقه والمنطق مع جميع تفرّعات العلوم العربيّة وآدابها ومعاجمها ، علاوة على علم التّصوّف والأخلاق والسّيرة النّبويّة والتّاريخ والجغرافيا. ويستمرّ في إلقاء الدّروس إلى قبيل الظّهر وبعدها يذهب إلى بيته، وله بعد الظّهر درس، وبعد العصر درس، وبعد العشاء درس.

كانت وفاته رحمه الله في داره الكائنة في حي العقيبة، ليلة السّابع عشر من رمضان ١٣٨٠هـ الموافق ٤ أذار ١٩٦١ وصلّى عليه إماماً الشّيخ محمود الرّنكوسي في جامع بني أميّة الكبير، وحضر الصّلاة عليه علماء دمشق، وكثير من علماء المحافظات السّورية والأقطار المجاورة.



## ( 「八八 )

# الهقرئ، الشيخ خليل الكرديُ ١٩٢٥ ٢٠٠٧

هو القارئ الشيخ خليل بن عارف الكردي.

من حي الصالحية بدمشق

قرأ القرآن على الشيخ صبحي العطار (تلميذ الشيخ الحلواني) شيخ جامع الجراح في منطقة المهاجرين ...بايع الإمام الشيخ مجد بن الهاشمي على الطريقة الشاذلية وحضر دروسه ..وكان يقرأ القرآن في مجلسه...كما حضر دروس الشيخ عبد الرحمن الشاغوري التي كان يقيمها يوم الإثنين...ويحضر مجلس الذكر... وكان يقرأ في التعازي وكانت له روحانية عالية في القراءة والإنشاد...أسس مجلس الصلاة على النبي على دوار في البيوت خمسين سنة ومازال بعد وفاته...وأسس مع الإمام الهاشمي مجلسا للحضرة في جامع الشيخ عبد الغني النابلسي...تزوج من آل الأيوبي وأعقب ستة ذكور وبنتا..وسبقه الى الجنة بعض صغار له...توفي ودفن في دمشق سنة سنة كرور وبنتا..وسبقه الى الجنة بعض صغار له...توفي ودفن في دمشق سنة . ٢٠٠٧ . رحمه الله تعالى..

## ( \\\ )

# إمام الطريقة التيجانية الشيخ أحمد التيجاني

أبو العباس أحمد التيجاني: هو أحمد بن مُجَّد بن المختار بن أحمد بن مُجَّد سالم التيجاني، جزائري متصوف.

وهو مؤسس الطريقة التيجانية الصوفية والزاوية التيجانية، وما زال مقامه وزاويته يزاران بعين ماضي إلى يومنا هذا. قضى حياته في كل من: الجزائر، وموريتانية، والسودان، والحجاز، وتونس، ومصر والمغرب، إلى أن توفي في المغرب سنة (١٨١٥م) بعد أن هاجر إليها بسبب استيائه من الحكم التركي في الجزائر.

### ولادته ونشأته وتحصيله:

ولد أحمد بن مُحَدَّد التيجاني عام ١١٥٠ هجرية الموافق ١٧٣٧ ميلادية بقرية عين ماضى الجزائرية بولاية الأغواط الجزائرية، مقر أسلافه.

حفظ القرآن حفظًا جيدًا وهو ابن سبع سنوات من رواية الإمام ورش تلميذ الإمام نافع ابن أبي نعيم، على يد المقرئ مُحَّد بن حمو التيجاني الماضوي الذي تتلمذ في حفظ القرآن وقراءته على شيخه عيسى بوعكاز الماضوي التيجاني. وكان رجلًا صالحًا مشهورًا بالولاية. وبعد حفظ القرآن اشتغل أحمد التيجاني بطلب العلوم الأصولية والفرعية والأدبية. واستمر في طلب العلم ببلاده حتى بلغ مرتبةً أهَّلته للتدريس والإفتاء قبل أن يرحل رحلته الأولى إلى فاس. فأفتى ودرّس وعمره لم يتجاوز 17 ربيعًا.

ما لبث وهو في عين ماضي أن مال إلى الزهد والانعزال والتأمل والتعبد وقيام الليل، حتى إذا بلغ زوجه والده. وصار يدعو إلى الله ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر.

فقد والديه إثر توفيهما بسبب تفشِّي وباء الطاعون عام ١١٦٦ في المنطقة، فخلَّفه سكان بلدة عين ماضي لوالده في رئاسة الزاوية رغم صغر سنه، فقد كان يبلغ آنذاك ستة عشر سنة. ومارس تدريس القرآن والسنة وعلوم إسلامية أخرى لمدة خمس سنوات.

#### رحلاته:

لم يكتف أحمد التيجاني بالرصيد الفقهي والصوفي الذي حصل عليه في مسقط رأسه في المغرب الأوسط، فشد الرحال إلى مدينة فاس سنة ١١٧١ هجرية الموافق ١٧٥٨ ميلادية. وفاس هي المدينة الإدريسية ذات الأهمية العلمية والرمز التاريخي. فغادر أحمد التيجاني عين ماضي في أول رحلة له إلى مدينة فاس وعمره ٢١ سنة. وخلال هذه المدة التي قضاها بها كان يحضر مجالس العلم ويحاور ويساجل كبار علمائها، إلا أن اهتمامه الأكبر كان منصبًا على الجانب الروحي أكثر من أي شيء آخر، ويظهر ذلك من نوعية الأشخاص الذين التقى بهم وشد الرحال إليهم داخل المدينة وخارجها:

التقى في مدينة وزان بالطيب بن مُحَد بن اليملحي العلمي الوزاني القائم آنذاك بأمور الطريقة في الزاوية الوزانية خلفًا لأخيه الشيخ التهامي الوزاني. وقد كان الطيب ذائع الصيت، وأذن لأحمد في تلقين ورده، لكنه امتنع لاشتغاله بنفسه.

وفي جبل الزبيب ببني وأنجل تعرف إلى مُحَمَّد بن الحسن الوانجلي.

والتقى في مدينة فاس بعبد الله بن مُحَّد العربي بن أحمد بن عبد الله مَعْن الأندلسي، أحد أعلام الأسرة العبدلاوية المعنية بمدينة فاس، وتكلم معه في عدة أمور، ودعا له ثلاثًا بأن يأخذ الله بيده.

ثم انتقال أحمد التيجاني إلى بلد الأبيض في ناحية الصحراء حيث زاوية الشيخ الشهير عبد القادر بن مُحَد الأبيض، فاختارها منزلًا، وانقطع فيها للعبادة والتدريس لمدة خمس سنوات من أوائل سنة ١١٨١ هجرية. وكانت تأتيه الوفود للزيارة والأخذ

عنه، فكان يمتنع عن ذلك كل الامتناع، ويقول: كلنا واحد في الانتفاع، فلا فضل لأحد على الآخر في دعوة المشيخة إلا سوء الابتداع. وقد زار خلال هذه المدة بلدة زمزم مسقط رأسه ودار آبائه وأجداده.

### رحلته إلى الحج وزيارة النبي الكريم:

ومن زاوية الشيخ بالصحراء ارتحل أحمد التيجاني إلى تلمسان، مدينة الجدار، ثم غادرها عام ١١٨٦ هجرية الموافق ١٧٧٢ ميلادية، قاصدًا زيارة بيت الله الحرام وزيارة النبي عليه أفضل الصلاة والسلام.

فلما وصل إلى بلاد إزواوى؛ سمع بالشيخ مُحَّد بن عبد الرحمن الأزهري، فزاره وأخذ عنه الطريقة الخلوتية.

ولما وصل إلى تونس في السنة نفسها؛ لقي بعض الأولياء بها؛ منهم عبد الصمد الرحوي. ومكث أحمد التيجاني سنة بين مدينة تونس العاصمة ومدينة سوسة، فأفتى بها وأجاب عن كثير من الأسئلة، ودرس عدة علوم وكتب، وفي مقدمتها كتاب «الحكم». فذاع صيته وبلغ خبره إلى أمير البلاد، فطلب منه الإقامة بالديار التونسية للتدريس والإفادة من علومه، وأعطاه دارًا وخصص له أجرة مهمة للعمل.

غير أن أحمد التيجاني لما جاءه كتاب الأمير أمسكه وسكت، وتميأ من الغد للسفر بحرًا إلى مصر.

وعندما وصل إلى مصر القاهرة بحرًا التقى بشيخها في ذلك الوقت: مُجَّد الكردي المصري دارًا العراقي أصلًا ومنشأً.

ومن مصر توجه إلى بيت الله الحرام، وكان وصوله إلى مكة في شهر شوال عام ١٧٧٣م الموافق ١١٨٧ هجرية، فسمع بها بالشيخ أبي العباس أحمد بن عبد الله الهندي، الذي لم يكن له إذن بملاقاة أحد، ورغم ذلك أخذ عنه أحمد التيجاني الإذن عن طريق رسول خاص.

وبعد أن أكمل شعائر الحج وزيارة قبر النبي مُحَّد ﷺ؛ توجه للقاء مُحَّد بن عبد الكريم السمان.

### العودة من المشرق إلى المغرب والرحلة الثانية إلى فاس:

ثم عاد إلى القاهرة مع ركب الحجيج، وعند وصوله ذهب لزيارة الشيخ الكردي والسلام عليه تأدبًا، فرحب به وطلب منه أن يعود لزيارته كل يوم، فامتثل لرغبته، وتطور هذا اللقاء اليومي بينهما إلى جلسات علمية ومناظرات، وذاع صيته بمصر، ووفد عليه كثير من العلماء.

ثم عاد إلى تونس، ولم يمكث بها طويلًا، فارتحل إلى تلمسان عام ١١٩٨ هجرية الموافق ١٧٧٤ ميلادية، فقضى فيها حوالي ثلاث سنوات، وفي سنة ١٩١ هجرية الموافق ١٧٧٧ ميلادية عاد أحمد التيجاني ثانية من تلمسان إلى فاس، قاصدًا زيارة إدريس الأزهر، والتقى في هذه الرحلة بكاتبه مجلًّد بن المشري الحسني السباعي السائحي التكرتي الدار. ومنذ التقائه به صار يؤم به وبأهله في الصلاة، ويقوم مقامه في كتابة الأجوبة حتى سنة ١٢٠٨ هجرية، الموافق ١٧٩٤ ميلادية، وهي السنة التي بدأ فيها أحمد التيجاني القيام بالإمامة بنفسه.

وفي مدينة وجدة وهو قافل إلى فاس التقى بعلي حرازم الفاسي لأول مرة، فتوجها معًا إلى مدينة فاس.

وبعد زيارة ضريح إدريس أخبر تلميذه علي حرازم بأنه عازم على العودة إلى تلمسان، فودع تلميذه في السنة نفسها التي وصل فيها إلى فاس، وطلب منه ملازمة العهد والمحبة وصدق التوجه الله.

ومكث أحمد التيجاني في تلمسان مدة، ثم غادرها إلى قصر الشلالة وأبي سمغون، حيث ضريح الولي الذي سمي القصر باسمه، وحل أحمد التيجاني بقصر أبي سمغون سنة ١١٩٦ هجرية الموافق ١٧٨١ ميلادية، وبما أنشأ الطريقة التيجانية،

وصارت فاس المركز الأول لهذه الطريقة، ومنها خرجت الدعوة لتنتشر في إفريقية عامة.

ثم انتقل من أبي سمغون في بلاد الصحراء، في السابع عشر من ربيع الأول سنة ثم انتقل من أبي سمغون في السادس من ربيع الثاني في العام نفسه.

وبعد أن ركز أحمد التيجاني أسس الزاوية استمر في نشر الطريقة والإذن في الأوراد، فانطلقت الطريقة التيجانية لتعم المغرب الأقصى والصحراء والسودان الغربي، وقد برز أحمد التيجاني شيحًا جعل حياته للتربية الروحية والأخذ بيد السالكين، خصوصًا بعد هجرته إلى فاس للإقامة بحا بصفة نحائية إلى أن لقي ربه في صبح يوم الخميس السابع عشر من شوال سنة ١٢٣٠ هجرية الموافق ١٨١٥ ميلادية، وله يومئذ ثمانون سنة رحمه الله ورضي عنه.

وقد أكرمني الله تعالى فالتقيت بشيخها في تماسين الجزائر: الشيخ الدكتور مُحَّد عيد التماسيني، وبايعني على الخلافة في الشام، وقلدني الخرقة المباركة.

# ( ٦٨٨ )

# الإعام شمس الدين التبريزي

الإمام شمس الدين التبريزي مُحَدًّد ابن الإمام علاء الدين ملك داد التبريزي(١)، من تبريز (٥٤٥- ٩٨٠ هـ) الموافق (١١٨٥ - ١٢٤٨م) من بلد حَوي.

هو عارف ومتصوف وفيلسوف، وشاعر فارسي (إيراني)، ويُعدُّ المعلِّم الروحي للإمام جلال الدين الرومي الملقب ب(مولانا).

كان شمس الدين التبريزي أحد الدراويش [من رجال الدين].. ولقِّب بالشَّمس؛ لأنَّه تهرب من الظَّلام إلى شمس الحقائق.

وقيل: إنه راودته رؤى منذ سن العاشرة تقريبًا، فقال لأبيه ذلك ولكنه لم يصدقه.. وبعد مدة ترك منزله وبدأ بالتجوال حتى قيل عنه: إنه لم ينم بمكان أكثر من ليلة واحدة؛ لكثرة تجواله وترحاله، وعندما رأى أنَّ أهله لم يبالوا بمرائيه وحاله؛ ترك بيته وساح في البلاد لعلَّه يجد من يستمع إليه.

راح الفتى الشمس يكسب النقود لطعامه وشرابه من تفسير الأحلام.. ولكن لم يكن أحد يصدقه حول الرؤى التي قال: إنها تراوده، وكانوا ينعتونه براالمجنون).

وادعى التبريزي بأنه كلَّم الله والملائكة (٢).

وقام برحلاتٍ إلى مدن عدة؛ منها حلب وبغداد وقونية ودمشق(١)، وأخذ التصوف عن ركن الدين السجاسي(٢)، حتى عثر الإمام الشَّمس على ضالته أخيرًا، فوجد من يستمع إليه ويصدقه، وهو الإمام الرُّومي.

<sup>(</sup>١) لم أجد من ترجمته سوى أنَّ اسمه مَلِك داد.

<sup>(</sup>١) والحقيقة أنه يمكن رؤية الله والملائكة في المنام كما ثبت عن الإمام أحمد وغيره.

اعتكف الإمامان شمس التبريزي وجلال الدين الرومي أربعين يومًا في مدينة قونية لكتابة (قواعد العشق الأربعين) المشهورة في التصوف، وانتقيت لكم قاعدة على سبيل المثال؛ لتتعرفوا إليها وهي: (الوحدة والخلوة شيئان مختلفان، فعندما تكون وحيدًا فمن السهل أن تخدع نفسك ويخيل إليك أنك تسير على الطريق القويم.. أما الخلوة فهي أفضل لنا؛ لأنها تعني أن تكون وحدك من دون أن تشعر بأنك وحيد، لكن في نهاية الأمر من الأفضل لك أن تبحث عن شخص؛ شخص يكون بمثابة مرآة لك.. تذكر أنك لا تستطيع أن ترى نفسك حقًا إلا في قلب شخص آخر وبوجود الله في داخلك..)(٣).

ومن القواعد الجميلة المناسبة لحالنا اليوم قوله في (القاعدة ١١٦): لماذا يحدث كلُّ هذا معي؟ لأنَّ الله يريدك أقوى، إنَّ الطَّريق إلى الحقيقة يمرُّ من القلب لا من الرَّأس، فاجعل قلبك دليلك لا عقلك الرَّئيس، إنَّ معرفتك بنفسك ستقودك إلى معرفة الله (من عرف نفسه عرف ربَّه) (القاعدة: ٢).

يوجد معلمون وأساتذة مزيفون في هذا العالم أكثر عددًا من النُّجوم في الكون المرئي، فلا تخلط بين الأشخاص الأنانيين الذين يعملون بدافع السُّلطة وبين المعلمين الحقيقيين، فالمعلم الرُّوحي الصادق لا يوجه انتباهك إليه...، بل يساعدك على أن تقدِّر نفسك الدَّاخلية وتحترمها، إنَّ المعلمين الحقيقيين شفافون كالبلور يعبر نور الله من خلالهم... (القاعدة: ١٣).

<sup>(</sup>۱) من تبريز إلى قونية، ومن قونية إلى بغداد، ومن بغداد إلى حلب، ثمَّ إلى دمشق... تجوال كبير في عهد الدواب طويل الأمد.

<sup>(</sup>٢) أبو الغنائم، لم تسعفني مصادري لترجمته، لكنَّه ضمن سلسلة التَّصوُّف التي تنتهي بأبي بكر الشِّبلي عن الإمام الجنيد.

<sup>(</sup>٣) (قواعد العشق الأربعون) (القاعدة: ٧)

كان التقاء التبريزي بالشاعر العظيم جلال الدين الرومي في تجواله عام ١٢٤٤ مر(١)، لقاءً عظيمًا للأدب الصوفي، وتكونت بعد ذلك اللقاء صداقة غيَّرت مجرى حياة كليهما، فالرومي تحول من رجل دين عادي إلى شاعر يجيش بالعاطفة، وصوفي ملتزم، وداعية إلى الحب، ولكن رابط الصداقة الجميل الذي ربط هذين الاثنين بعضهما مع بعض بدأ بالتآكل حتى انفصلا -وذلك بعد ثلاث سنوات تقريبًا - على نحو مأساوي.

من آثاره: مثنوية «مرغوب القلوب» و «مقالات (۲)» و «ده فصل» وديوان شعر. ديوان شمس الدّين التّبريزي:

بعد أن وصل شاعرنا الفارسي شمس الدين التبريزي إلى مدينة قونية عاصمة السلجوقيين الروم في عام ١٢٤٤ بحث عن شخص يجد فيه خير الصحبة، حتى وجد في الرومي ضالته، ولم يفترق الصاحبان منذ لقائهما، حتى إن تقارِبهما ظل دافعًا لحسد الكثيرين لجلال الدين الرومي؛ لاستئثاره بمحبة الصوفي التبريزي، وحين اغتيل التبريزي ولم يُعرَف قاتله؛ حزن الرومي على موت شيخه وحبّه العميق له، فأفاض بأشعار وموسيقا ورقصات تحوّلت إلى ديوان سمّاه «ديوان شمس الدين التبريزي» أو «الديوان الكبير»، وهو في مجال العشق الإلهي؛ يعني: عزا أكثر شعره إلى التبريزي دليلًا على حبّه لصديقه الرّاحل.

ومن «ديوان شمس الدين التبريزي» أو «الديوان الكبير» الذي قام بترجمته سيد علي حسيني اقتطفنا هذه الغزليات، طبعًا هو شِعر أعجمي ترجم إلى العربيَّة، وربَّما لا يروق لنا؛ لأنَّنا عرب، لكنَّه عند الأعاجم شِعر له قيمته ورموزه:

<sup>(</sup>١) كان عمر الإمام الرُّومي ٣٧ سَنة.

<sup>(</sup>١) كتاب نثر فارسى، كتبه في أواخر حياته.

يا مَلِكَ جسمِنا وروحنا..

يا من يسبب ابتسامنا..

يا مكحِّل عيوننا..

يا نور عين روحنا..

يا من خجل القمر من جلالتك...

يا من أحلَّ عشقك من دمنا..

عندما رأيتك كان القلب يقول: جاء القضاء، جاء القضاء.. يعني: آن وقت الحبّ.

نحن كالكُرات المحتارة وسط معركة لعبتك..

يعني: تقلَّبنا كما تحبُّ كالكرة بيد النَّاس.

#### وفاته:

وفقًا للنقولات الصوفية فإن شمس الدين التبريزي اختفى في أحوال غامضة.. فبعضهم يقول: إنه قتل على يد المناوئين له بسبب غيرتهم من علاقته مع الرومي.. وبعضهم يقول: إن التبريزي غادر مدينة قونية فارًّا إلى دمشق ثم إلى بلد حَوِي(١)، وتوفي في حَوِي سنة ٥٤٥ هجري، ثم حيث دفن هناك وله ضريح مشهور(٢)، زرته أثناء زيارتي لقونية في تركية.. ورُشِّح ضريحه ليكون من مواقع التراث العالمي لليونسكو.

<sup>(</sup>١) في محافظة قونية.

<sup>(</sup>٢) ضمن حديقة في برج.

لم أكثر من الحديث عنه؛ لأنّه أميل إلى الفلسفة منه إلى غيره من العلوم الشّريعة. وقامت إحدى الكاتبات بتحويل القواعد إلى فلسفة روائية جعلت الشّريعة مظاهر لا قيمة لها أمام العشق الإلهي، وهذا خطأ بيّن وزندقة، فليتنبه، فهناك فرق بين (قواعد العشق) للرومي ورواية قواعد العشق لتلك الكاتبة... فهي تحرض فيها على العنف والكراهية والحقد بعكس كلام الرومي الذي انتقل من علوم الشّريعة إلى علوم الحقيقة، واستطاع أن يرقى بروحه إلى أعلى درجات العشق؛ وهو حبُّ الإله.



( ٦٩٠)

# مولانا الشيخ خالد النقشبنديُ (۱۹۳۳–۱۹۷۹هـ) (۱۸۷۵–۱۸۷۹م) الهالم المجدد شيخ مشايخ الطريقة النقشبندية

بعد قرون متطاولة حوالي أربعة قرون من وفاة مؤسس الطريقة النقشبندية سيدنا الإمام الشاه نقشبند إلله على الطريقة بإمام مجدِّد لها هو:

سيدنا ضياء الدين أبو البهاء خالد بن أحمد بن حسين الشهرزوري السلفي الشافعي النقشبندي المجددي القادري السهروردي الكبروي الجشتي<sup>(۱)</sup>، سليل العارف بير<sup>(۱)</sup> ميكائيل المشهور بين الأكراد به شُشَانْكشت؛ يعنى: صاحب

(١) هذه أسماء الطرق الصُّوفيَّة المجاز فيها.

<sup>(</sup>۲) هذه كلمة مرتبة دينيَّة عند الأكراد إلى اليوم، والأكراد والأعاجم سخَّرهم الله لنصرة دين الإسلام بصد هجهات أعداء الإسلام، فهل كان السُّلطان عبد الحميد ومحمَّد الفاتح إلَّا أعجميين من الترك؟، وهل كان قطز إلا عبدًا مملوكًا من أصفهان؟، وهل كان صلاح الدِّين إلَّا كرديًّا لا ينطق بالعربيَّة؟، أمثال هؤلاء يدين لهم العرب والمسلمون، ولولا أن الله سخَّرهم للإسلام؛ لكانت بغداد الآن للمغول، والجزيرة العربية والشام لليهود، وتركية والمغرب العربي كله بيد الصَّليبين...، بل كثير عمَّن أوصلوا إلينا الإسلام كانوا موالي؛ منهم عطاء بن أبي رباح، وأبو حنيفة، وسيبويه،

الأصابع الست الشَّيخ خالد بينه وبين شاه نقشبند ١٢ خليفة، وهو رقم ١٣، وهو خليفة الشيخ عبد الله الدهلوي، والشَّيخ ناظم الحقاني بينه وبين مولانا خالد سبعة خلفاء.

وينتهي نسبه إلى سيدنا عثمان بن عفان رهي، ويتصل نسب والدته بالعارف بير خضر المنسوب إلى السيدة فاطمة رهي.

ولد سنة ١٩٣ه في قصبة قرة طاغ على خمسة أميال من بلدة السليمانية (١)، ونشأ فيها برعاية والده، وقرأ في مدارسها القرآن الكريم، و «المحرَّر» للإمام الرافعي (٢)، وشيئًا من النحو والصرف، وبرع في النظم والنثر وهو دون البلوغ، وجعل يدرب نفسه على الزهد والعفة منذ وقت مبكر.

ثم رحل إلى بعض نواحي بلاده لطلب العلم، فقرأ في السليمانية على الشيوخ فيها.

والخوارزمي، والبخاري، وبقيَّة السِّتَّة، واليوم نحن مع الإمام خالد النَّقشبندي الكردي.

<sup>(</sup>١) شمال العراق؛ يعنى: هو كردى.

<sup>(</sup>۲) الإمام الرَّافعي كتب هذا الكتاب من ثهانية كتب ألَّفها، اختصر فيه المذهب الشَّافعي، يقول الإمام ابن حجر (ت٩٧٤هـ) في «التُّحفة» (١/ ٣٥): وتسميته «المحرر» مختصرًا لقلَّة ألفاظه، لا بكونه ملخصًا من كتابٍ معين، ويقول البجيرمي: إنَّه مختصر من «الوجيز» للغزالي، رغم أنَّ الإمام الرَّافعي لم ينص في مقدِّمة كتابه أنَّه مختصر منه (١/ ١٥)، وحقيقة هذا الكتاب عمدة في الفقه الشَّافعي، ويحوي خلاصة المذهب بعبارات موجزة، وقد اختصره الإمام النَّووي في كتابه «منهاج الطَّالبين»، وهو مطبوع بثلاثة مجلدات.

ثم سافر إلى جهات<sup>(۱)</sup> فقرأ على أجلائها<sup>(۲)</sup>، ثم قدم بغداد فقرأ «المنتهى» في الأصول. وفي هذه الزيارة الأولى لبغداد اجتمع به كبار العلماء ورأوا علمه الزاخر وكان يومئذ يتعاطى التبغ، فكانوا إذا خرجوا من عنده بالغوا في مدحه وانتقدوه على التدخين -ولم يكن التدخين محرمًا وقتها - فلما بلغه ذلك دعاهم إلى طعام ثم بحث في الأصول وبيان الحلال والحرام والإباحة وأقام عليهم الحجة، وعندئذ أحضر أدوات التدخين فكسرها أمامهم.

رغب الأمير إبراهيم باشا أن يعينه مدرسًا في بعض المدارس ويخصص له الوظائف العلمية العالية فاعتذر وقال: لست من أهل هذا المقام.

ثم رحل ليزداد علمًا في نواحٍ عدة من السليمانية فقرأ فيها الحساب والهندسة والاصطرلاب والفلك.

كما تعلم الكردية والفارسية إلى جانب العربية، وقرأ المنطق بعدد من الكتب.

ثم ولي تدريس مدرسة أجل أشياخه (۳) الشيخ عبد الكريم البرزنجي بعد وفاته بطاعون السليمانية سنة ١٢١٠هـ حين جذبه الشوق إلى البيت الحرام وزيارة الرسول عليه فخرج قاصدًا الحج عن طريق الموصل وديار بكر والرها وحلب ودمشق.

<sup>(</sup>١) عاش في العراق وسورية والحجاز والهند وأفغانستان وإيران وفلسطين.

<sup>(</sup>٢) ومارس التَّدريس فيها.

<sup>(</sup>r) في أيِّ مدرسة حلَّ يكون هو الأتقى والأورع، ولا يسأل عن مسألة من العلوم إلَّا ويجيب بأحسن جواب، ولا يمتحن بعويصة من «تحفة ابن حجر» أو «تفسير البيضاوي» إلَّا ويكشف عن وجوه عجائب الفوائد، مع قوة حافظة وذكاء خارق، فاشتهر خارق علمه، وطار إلى الأقطار صيت تقواه وفهمه.

وفي دمشق اجتمع بعلمائها كالشيخ مُجَّد الكزبري<sup>(۱)</sup> سمع منه وأخذ عنه الأسانيد العالية والإجازات المسلسلة في ذهابه وإيابه، واجتمع أيضًا بتلميذه الشيخ مصطفى الكردي فأجازه كشيخه بأشياء منها الطريقة القادرية.

ولما وصل إلى المدينة المنورة مدح النبي صلى الله عيه وسلم بقصائد فارسية.

وبحث عن شيخ عالم، فلقي شيخًا يمنيًّا، فاستنصحه، فنصحه بأمور؟ منها: لا تبادر بالإنكار في مكة على ما ترى ظاهره يخالف الشَّريعة، فلمَّا وصل إلى الحرم المكِّي، وبكَّر لصلاة الجمعة؛ جلس يقرأ «دلائل الخيرات»، فرأى رَجلًا ذا لحية سوداء، عليه زي العوام قد أسند ظهره إلى الشَّاذروان، ووجهه إليه، فقال في نفسه: هذا الرَّجل لا يتأدب مع الكعبة، فأنطق الله الشَّيخ فقال: يا هذا! أما عرفت أنَّ حرمة المؤمن عند الله أعظم من حرمة الكعبة؟! فلماذا تعترض عليًّ؟! أما سمعت نصيحة من في المدينة وأكد عليك؟! قال: فلم أشك أنَّه من أكابر الأولياء، وقد تستر بأمثال هذه الأطوار، فصار يقبِّل يديه، ويسأله العفو، وطلب منه أن يدله على الحقِّ، فقال له: فتوحك لا يكون في هذه الدِّيار، وأشار بيده إلى البَّيار، وأشار بيده إلى البَّيار الهندية، وقال: تأتيك إشارة من هناك، فرجع إلى الشَّام.

وفي الهند في جهان آباد سنة ١٢٦٠ه التقى بشيخه الإمام العَلَم عبد الله الدَّهلوي، وأمضى خمسة أشهر نال فيها المشيخة والخلافة والإجازة في خمسة طرق: النَّقشبندية، والقادرية، والسهروردية، والجشتية، والكبروية، ثمَّ عاد إلى كردستان، ونشر الطَّريقة في بقاع العراق، ونظم قصيدة من ٧١ بيتًا في شيخه وبشَّره ببشارات.

<sup>(</sup>١) وصف هذا الشَّيخ بأنَّه شيخ القديم والحديث، ومدرس دار الحديث.

وفي السنة نفسها رحل إلى بغداد فنزل في زاوية جدنا مولانا الإمام الشيخ عبد القادر الجيلي أيام وزارة سعيد باشا بن سليمان باشا، وبقي يرشد الناس نحو خمسة أشهر، ثم عاد إلى وطنه بشعار الصوفية.

وفي ذلك الوقت هاج عليه بعض معاصريه ومواطنيه ووشوا به عند حاكم كردستان، فترك السليمانية سنة ١٢٢٨هـ ورجع إلى بغداد، ونزل في المدرسة الأحسائية الأصفهائية فعمرها بالعلوم والأذكار.

وحدث حينئذ أن ألف فيه الشيخ معروف البرزنجي رسالة بعث بها إلى والي بغداد سعيد باشا يحرضه فيها على إهانته وإخراجه من بغداد وضلّله فيها وكفّره (۱). ومما قال في رسالته: إن الأكراد كلهم اتبعوه، وملأ ببدعته الآفاق، وإنه يدعي التصرف في الكائنات، ويدعي علم الغيب، وإنه ذهب إلى الهند فتعلم من السحرة الجوكية، ومن نصارى الإنكليز دينًا ظهر عندهم، ثم حرض الباشا على تمزيق طريقته وشعوذته... إلى غير ذلك.

فانتدب الوالي للرد عليه (٢) مفتي الحلة الشيخ مُجَّد أمين، فألف رسالة مهرها علماء بغداد (٣) دافعوا فيها عن الإمام خالد.

رجع بعد ذلك إلى السليمانية (١) فبنى له أمير الأمراء محمود باشا بن عبد الرحمن باشا زاوية ومسجدًا (٢)، وأوقف عليهما وقفًا، ورتب للطلاب المواظبين فيها رواتب

<sup>(&#</sup>x27;) من سُنة الله أن يجعل حسادًا لكلِّ من تفرَّد بالفضل، لا ترى عالمًا يحلِّ بأرض إلَّا أورثوه دار هوان، هذه الكعبة بيت الله يسعى لحجِّها الثَّقلان، وترى أزهد النَّاس فيها أهلها لقرب المكان!!

<sup>(</sup>١) وعَرَف الوالى بأنَّها رسالة حسد وبغضاء.

<sup>(&</sup>quot;) والإمام قابله بالدُّعاء والمسامحة.

كافية، فأقبل المريدون عليه وطلبة العلم من مختلف البلاد، وانتفع به خلق كثيرون من الأكراد<sup>(٣)</sup>.

مدحه وقتذاك أدباء عصره (٤) بالقصائد العربية والفارسية، وألف فيه الشيخ عثمان بن سند النجدي البغدادي كتابه "أصفى الموارد من سلسال أحوال مولانا خالد" ووضع فيه الشيخ حسين الدوسري الأحسائي خليفته في بلاد الأحساء كتب "الأساور العسجدية في المآثر الخالدية".

بلغ رتبة الإمامة وهو لم يبلغ الأربعين من عمره، أراد أن يعلي قدر الإمام؛ لإخلاصه وعلمه وصوفيَّته الصَّادقة.

رحل إلى بغداد بعد ذلك فنزل المدرسة الأحسائية أيضًا، وجددت له، فجعل ينشر العلم، وانقاد له العلماء وشاع فضله، وصار يرسل الخلفاء إلى البلدان المختلفة، فأرسل إلى الشام الشيخ عبد الرحمن العقري الكردي، ثم أرسل الشيخ أحمد الخطيب الأربيلي الذي تلقى عنه كثيرون الطريقة النقشبندية، ومنهم مفتي

<sup>(</sup>۱) أراد الله بجولة الإمام نشر الطَّريقة النَّقشبندية في الأرض، وأن تتبارك تلك الأراضي التي مرَّ عليها الإمام.

<sup>(</sup>٢) هيأ الله له هذا الأمير؛ ليتخذ زاوية ومسجدًا في السليمانيّة.

<sup>(&</sup>lt;sup>¬</sup>) طالب العِلم إذا وجد من يصرف عليه؛ أقبل على طلب العِلم، والإمام الشَّافعي يقول: لو كلفت بصلة ما تعلمت مسألة.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) لا يعرف الفضل لأهل الفضل إلَّا ذووه، العالم يعرف قدْر العالم، والأديب الشَّاعر يعرف قدْر الأديب الشَّاعر.

دمشق الشيخ حسين المرادي<sup>(۱)</sup> الذي كتب إلى الشيخ خالد يشير عليه بقدوم دمشق فانشرح صدره للرحلة إليها.

فلما أراد الرحيل إلى الشام سنة (١٢٣٨هـ-١٨٢٠م)<sup>(٢)</sup> أقام مقامه على سجادة الإرشاد الخلفاء في البلاد، ثم خرج من بغداد وأبقى أهله فيها، وتبعه الناس أفواجًا فودعهم، وصحبه كثير من العلماء والخلفاء والمريدين والشيخ عيسى الكردي<sup>(٣)</sup>.

وصل دمشق بموكبه الحافل في السنة المذكورة ١٨٢٠م، واستقبله كثير من أهلها بالإعزاز والترحيب، كان نزوله أولًا في الجامع المعلق فهرع لزيارته العلماء والأمراء والحكام، ثم نزل في خلوة بني الغزي بالجامع الأموي، وتزوج بعد ذلك منهم شقيقة

<sup>(</sup>١) هذه الأسماء تجدونها في كتاب «الحدائق الورديَّة في تراجم النَّقشبنديَّة».

<sup>(</sup>٢) قبل وفاته بأربع سنين.

<sup>(</sup>٣) كبير النَّقشبنديَّة في عصره، فقيه شافعي، ولد ١٢٤٧هـ-١٨٣١م، أخذ العلم عن شيوخ عصره أهمهم إبراهيم الباجوري، شيخ الأزهر، (ت١٢٧٦)، وانتفع النَّاس بعِلْمه وعمله وعطائه، وتتلمذ عليه علماء دمشق الكبار؛ من تلاميذه: الشَّيخ عطا الكسم مفتي الشَّام، والشَّيخ أبو الخير الميداني رئيس رابطة العلماء، والشَّيخ إبراهيم الغلاييني، وأمين كفتارو، وأمين الزَّملكاني، من كلامه: عليك بالمحبة والصِّدق، والمواظبة، واتباع الشَّريعة المطهَّرة، والدَّاوم على ذكر الله في القلب من غير فتور في كلِّ الأحوال، إنَّ المقصود من الذِّكر هو تذكُّر المذكور، ومن دون ذلك لا فائدة من ذكر الله اللَّسان والقلب، توفي في دمشق (١٣٣١هـ-١٩١٦م)، ودفن بجوار شيخه مولانا خالد النَّقشبندي، للشَّيخ أبي الخير الميداني صهره وتلميذه رسالة في ترجمته.

الشيخ إسماعيل الغزي<sup>(۱)</sup> السيدة عائشة، ثم أحضر أهله من بغداد، ثم اشترى دارًا فخمة بحى القنوات جعل قسمًا منها مسجدًا.

أقام (٢) ينشر العلوم الشرعية، وأشاد دعائم الطريقة النقشبندية، وجعل يرشد السالكين ويربي المريدين، وصارت له منزلة عظيمة، ورحل إليه الأعلام من مختلف البلاد، وأرسل الرسل للأقطار حتى ذاع صيته وعم النواحي نفعه.

أحيا كثيرًا من مساجد دمشق بالأذكار (٣) حيث يصلي الجمعة، وفوض أمر تربية المريدين فيه لخليفته الشيخ إسماعيل الأناراني، والشيخ أحمد الخطيب - كما هو الحال أيضًا في جامع السويقة "النقشبندي" - بإقامة الذكر وختم الخواجكان (وهو ورد النقشبندية)، وأذن كذلك للشيخ عبد القادر الديملاني في جامع الصاحبة في الصالحية، وقرأ هو بنفسه صباحًا في مدرسة داره بالقنوات «شرح المنهاج» للرملي، جامعًا بين أقوال الخطيب والرملي وابن حجر، وكان معيد درسه الشيخ عمر الغزي، مم الشيخ محمر الغزي،

كان له في كل بلدة خلفاء ومريدون، وخصوصًا في الآستانة التي اشتهر فيها اسمه وأقيمت له فيها تكايا وزوايا، ورحل بموكبه إلى القدس الشريف، فزار مدينة الخليل، ثم في سنة ١٢٤١ه حج البيت الحرام (٤).

<sup>(</sup>۱) ألَّف رسالة «حصول الأنس في انتقال حضرة مولانا إلى حضرة القدس» وآل الغزي مفتو الشام من زمن طويل.

<sup>(</sup>۲) في دمشق ٤ سنوات.

<sup>(</sup>٢) مجلس صباح الجمعة، وورث هذا المجلس تلاميذه ومريدوه وخلفاؤه.

<sup>( )</sup> بقي جوالًا رغم مكثه في دمشق، وهذه الحجَّة كانت حجَّة الوداع له.

وقع له في دمشق شبه ما وقع له في بغداد<sup>(۱)</sup>؛ ذلك أنه أرسل من أتباعه رجلًا يدعى عبد الوهاب السوسي لنشر الطريقة النقشبندية في الآستانة، فاعتقد به شيخ الإسلام وجمهور العلماء والوزراء، فمالت نفسه إلى الدنيا والشهرة، ولما بلغ أمره الشيخ خالد أحضره واستتابه واستخلف غيره، فأظهر التوبة وأضمر المكر، ثم ما لبث الرجل أن أرسل إلى أتباعه في الآستانة مراسلات زائفة، فاطلع عليها الشيخ خالد وكتب عندئذ ثلاثة كتب إلى إخوانه هناك بحقيقته، ورحل عبد الوهاب إلى المدينة المنورة فاجتمع فيها بأشخاص لفقوا معه أقوالًا على الشيخ، وزعموا أنه يدعي رؤية الجن، وألفوا رسالة بتكفيره أرسلوها إلى دمشق مع أحد الأكراد العوام.

واطلع الشيخ على الرسالة فأمر بعبد الوهاب فشُهِّر به في البلدة وعُزِّر، ثم أمر به فأدخل عليه ووعظه وعفا عنه وأكرمه، وعندها ألف تلميذه الشيخ مُحَّد أمين عابدين رسالة يرد فيها على المفترين سماها "سلّ الحسام الهندي لنصرة مولانا الشيخ خالد النقشبندي" ولكنَّ الشيخ خالدًا توفي قبل استكمالها.

## وضع الشيخ خالد مؤلفات عديدة؛ منها:

-شرح لطيف على مقامات الحريري "لم يتم".

- فوائد الفوائد "باللغة الفارسية، وهو شرح على حديث جبريل، جمع فيه عقائد الإسلام".

-رسالة العقد الجوهري في الفرق بين كسب الماتريدي والأشعري.

-شرح على أطواق الذهب<sup>(٢)</sup> للزمخشري ت٥٣٨ "مع ترجمة إلى الفارسية".

-رسالة في إثبات الرابطة.

<sup>(</sup>١) لم يسلم الشَّيخ من بعض المنافقين في دمشق أيضًا.

<sup>(</sup>١) في المواعظ والخطب.

- -رسالة في آداب الذكر في الطريقة النقشبندية.
  - -رسالة في آداب المريد مع شيخه.
    - -شرح على العقائد العضدية.
  - -حاشية الخيالي "في علم الكلام".
- -حاشية على «نهاية الرملي» "إلى باب الجمعة".
- -حاشية على «جمع الفوائد» من كتب الحديث. وصفها الخاني بقوله: تكتب عاء الذهب، قد جردتما بخطى فجاءت مجلدًا.
- -جلاء الأكدار والسيف البتار بالصلاة على النبي المختار "فيها أسماء أهل بدر".

وفي الظاهرية دفتر كتبه التي أمر بوقفها بعد وفاته، يقع في ١٤ ورقة "رقم" ٢٥٩. وهي الظاهرية دفتر كتبه التي أمر بوقفها بعد الصاحب في كتاب سماه "بغية الواجد في مكتوبات حضرة مولانا خالد".

ومن أشهر مواعظه قوله لأتباعه: "اعلموا أن أَحَبَّكم إلي أقلُّكم أتباعًا وعلاقةً بأهل الدنيا وأخفُّكم مؤونة وأشغلُكم بالفقه والحديث، وقد ورد في بعض الأحاديث: (ما ازداد رجل من السلطان قربًا إلا ازداد من الله بعدًا، ولا كثرت أتباعه إلا كثرت شياطينه، ولا كثر ماله إلا اشتد حسابه) وحينئذ لم يبق وجه للميل إلى تكثير السواد بحؤلاء إلا الطمع وحب الشهوة والجاه وأخذ الدنيا بالدين، وجميع هذه النيات فسادها غني عن البيان. اه.

وذُكِر في «الحدائق الوردية» عدد كثير من كراماته.

وذكر البرهان إبراهيم فصيح البغدادي في "المجلد التالد<sup>(۱)</sup>" أن محدث العراق النور علي السويدي البغدادي اختبر الشيخ خالد لما دخل بغداد بقلبه لثلاثين إسنادًا لثلاثين حديثًا من الكتب الستة، فرد الشيخ خالد عليه بالقلب، وأملى عليه الأحاديث بأسانيدها الأصلية، فأذعن المحدث المذكور.

وذكر تلميذهما الشهاب الآلوسي في كتابه "نزهة الألباب" أن السويدي المذكور قال للشيخ خالد في ملأ عظيم: "بئس ما يفعله أكثر علماء الأكراد اليوم! لاشتغالهم بالعلوم الفلسفية وهجرهم لعلوم الدين كالتفسير والحديث عكس ما يفعله علماء العرب". فقال له الشيخ خالد: "كلا الفريقين طالبٌ بعلمه الدنيا الدنية، وطلبها به قال أرسطو أو قال أفلاطون خير من طلبها به قال الله وقال رسوله، فإن الديّ يطلب بديّ مثله" فسكت السويدي.

#### صفاته:

كان رجلًا طويل القامة، ضخم الرأس، أبيض اللون، أحمر الخدين، أسود الشعر والعينين، أقنى الأنف، مديد الحاجبين، طويل الذراعين، عريض ما بين المنكبين، كثير شعر الجسد، يلبس فاخر الثياب، ولا يدع الطيلسان والعصا، وكانت عليه هيبة ووقار تخالطه رحمة، لا يظهر لأحد إلا لدرس أو ذكر أو عبادة أو عيادة أو لزائر من أهل العلم ولا سيما إن كان من المنسوبين؛ إذ كان يبالغ في تعظيم آل البيت.

كان علَّامةً عظيمًا، لقَّبوه بمجدد القرن الثالث عشر، وكان كريم النفس حميد الأخلاق، حلو المفاكهة والمحاضرة، رقيق الحاشية طلق اللسان، لم يمالئ أحدًا ولم

<sup>(&#</sup>x27;) «المجلد التالد في مناقب الشَّيخ خالد» كتاب يتناول حقيقة التَّصوُّف وبيان آداب الطَّريقة النَّقشبنديَّة الخالديَّة وخلوها عن كلِّ بدعة مع بيان أحوال الشِّيخ خالد.

يتردد إلى حاكم، ولم تأخذه في الله لومة لائم، وكان إلى هذا ذا حافظة وذكاء وعبادة.

صبر على كيد أعدائه كما صبر على مصائب الدنيا، فقد توفي له في الطاعون سنة ٢٤٢ه ولدان نجيبان في الخامسة والسادسة من عمريهما، بهاء الدين وعبد الرحمن، فاحتسبهما عند الله تعالى، وكان هو المسلّى لمن جاء يعزيه (١).

وكان وَعَدَ قبل ظهور الطاعون في شوال أن يزور القدس مع إخوانه، فلما ظهر الطاعون سألوه إنجاز الوعد، فقال: ما نحن فيه من مصابرة الطاعون خير ثوابًا مما ترغبون (٢). وقال: ما جئنا إلى الشام إلا لنموت في هذه الأرض المقدسة، وهذه الشهادة إن تمَّتْ فهي السعادة الأبدية.

وبعد وفاة ولديه كأنما أحس بدنو أجله، فأحضر الشيخ إسماعيل الغزي شقيق حرمه، وأشهده أنه أقام خليفته من بعده على سجادة الإرشاد الشيخ إسماعيل الأناراني.

ثم جمع خلفاءه وأعاد الوصية، وأمرهم باتباع السنة والتمسك بالطريقة والاتفاق والاتحاد.

وجمع أهله ليلة الأربعاء ١١ ذي القعدة ١٢٤٦هـ وأوصاهن واستبرأ ذمته من كل حق لهن عليه، وبقين معه حتى مضت ساعات من الليل، فقام وتوضأ وصلى

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أَيُّمَا امْرَأَةٍ ماتَ لَهَا ثلاثَةٌ مِنَ الوُلْدِ كانوا حجابًا مِنَ النَّارِ»، قالت امرأة: واثنان؟ قال: «واثنان» (خ٩٩-٤٧٨٦م) وقوله: «مَا مِن النَّاس مسلم يَمُوتُ لَهُ ثَلَاثَةٌ مِنَ الْوَلَدِ لَمْ يَبْلُغُوا الحنث إِلَّا أَدْخَلَهُ الله الجَنَّةَ بِفَضْل رَحْمَتِهِ إِيَّاهُمْ» (خ٢٩٢).

<sup>(</sup>١) سيِّدنا النبي صلَّى الله عليه وسلَّم يقول: «إِذَا سَمِعْتُمْ؛ بِالطَّاعُونِ بِأَرْضٍ؛ فَلَا تَدْخُلُوهَا، وَإِذَا وَقَعَ بِأَرْضِ وَأَنْتُمْ فيهَا؛ فَلَا تَخْرُجُوا مِنْهَا» متفق عليه.

ركعات ثم قال: "إني طُعِنْتُ (١) الآن فلا يدخل على أحد إلا مرة" ثم اضطجع على هيئة السنة ولم يسمع منه تأوه ولا توجع.

وجاء لزيارته مساء الثلاثاء الشيخ مُحَد أمين عابدين صاحب الحاشية المشهورة في الفقه الحنفي، فقال له: إني رأيت في المنام منذ ليلتين أن سيدنا عثمان ذا النورين رفي ميت وأنا واقف أصلي عليه، فقال له: أنا من أولاده؛ يشير أن هذه الرؤيا تومئ إليه، ثم لما صلى المغرب أقبل على خلفائه وأشهدهم بثلث ماله لله تعالى.

ولما كانت صبيحة الخميس دخل عليه الخلفاء وسلموا وأشار إليهم أن يُقِلُّوا من الكلام، وبقي كذلك حتى ليلة الجمعة ١٤ ذي القعدة ١٢٤٢هـ حين سمع مؤذن المغرب يقول: الله أكبر؛ ففتح عينيه وقال: الله حق، الله حق، ﴿يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ \* ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً \* فَادْخُلِي فِي عِبَادِي \* وَادْخُلِي اللهُ عَن شهر جَنَّتِي ﴾ [الفجر: ٢٧ - ٣٠]، ثم لحق بربه وعمره خمسون سنة سوى شهر ونصف.

حزن عليه الناس شديد الحزن، واضطرب خلفاؤه ومريدوه، واشتد عليهم أمره بعدما حملوه ليلتئذ إلى مدرسته، وذلك بمباشرة كل من الشيخ إسماعيل والشيخ مُحَّد الناصح والشيخ عبد الفتاح والشيخ مُحَّد الصالح؛ تنفيذًا لوصيته، وقرؤوا له القرآن الكريم والأذكار حتى مطلع الفجر، ثم خرجت جنازته حافلة إلى جامع يلبغا، وحضر الناس للصلاة عليه أفواجًا فلم يسعهم المسجد، وأمَّهم الشيخ مُحَّد أمين عابدين بناء على وصيته، ثم ساروا به إلى سفح قاسيون، فأعيدت الصلاة عليه ودفنوه هناك حيث كان أمر أن يحفر قبره وعيّن لهم محله ومحل قبور حرمه والخلفاء، وأمر أن يحوط عليها بجدار وصهريج ماء، وقال: أظنه سيبني هنا تكية للفقراء! وأشهد أنه منذ سنتين وقف كل كتاب يخصه، ثم حرر الوقفية على ظهر والقاموس».

وبني على قبره السُّلطان عبد الحميد بناءً جميلًا عليه قبَّة وبجواره مسجدًا.

<sup>(</sup>١) أصابه الطَّاعون.

وكان من جملة وصيته ألا يبكي أحد عليه ولا يعدد شمائله، وأنه محتاج إلى صدقة وقراءة الفاتحة وسورة الإخلاص (١).

كان الشَّيخ لطفي الفيومي رحمه الله يزوره كل اثنين من أوَّل الشَّهر العربي، ويعمل ختمًا عنده وأذكارًا، وتابعه على ذلك بعد رحيله الشَّيخ نجاة يغمور إلى اليوم، جزاه الله خيرًا، وأوصى أنه من أحب أن يذبح ويقدم لروحه أضحية فليفعل، وأن تقضى عنه جميع صلواته من بلوغه إلى يوم وفاته (٢)، وألا يبنى على ضريحه، ولا يكتب إلا: "هذا قبر الغريب خالد (٣)". في وأرضاه وأرضانا معه.

#### المراجع:

-«حلية البشر في تاريخ القرن الثَّالث عشر» عبد الرَّزاق البيطار (ج١/ص١٢٦).

- «الشيخ خالد النقشبندي العالم المجدد، حياته وأهم مؤلفاته»، لنزار أباظة.

- «الطُّرق الصُّوفيَّة» أحمد النقشبندي الخالدي.

- «الفلسفة الصُّوفيَّة في الإسلام» د. عبد القادر محمود.

- «أصفى الموارد في سلسال أحوال الإمام خالد» عثمان النَّجدي.

-«طبقات الأولياء» ابن الملقن.

- «جامع كرامات الأولياء» الشَّيخ يوسف النَّبهاني.

<sup>(</sup>۱) الشَّيخ لطفي الفيومي رحمه الله يزوره كل اثنين من أوَّل الشَّهر العربي، ويعمل ختمًا عنده وأذكارًا، وتابعه على ذلك بعد رحيله الشَّيخ نجاة يغمور إلى اليوم، جزاه الله خبرًا.

<sup>(</sup>١) مذهبنا: «لا يصلين أحد عن أحد» حديث شريف.

<sup>(</sup>٣) لأنَّه تنقَّل في البلاد، ولم يستقر ببلد، ومات خارج بلده.

( 191 )

# الشيخ الأكبر(ا) سيدي محيي الدين بن عربي (١٦٥٥ـ ١٣٢هـ) (١٦٤٤،١٤١م) المرحلة الهلمية

في قمة معاريج الحب الإلهي تنكشف سبحات الجلال عن جمال الذات العلية؛ لتغذي أرواح أهل الاختصاص الذين سُقيت ذواتهم من معين أسرار قول الحق تعالى: ﴿ يُحِبُّونَهُ ﴾ [المائدة: ٥٤]

فهم أولياء الحق تعالى وخواصه، الذين زجُّوا بأرواحهم في محيط النور الأزلي تعشقًا للجمال المطلق، فارتوت قلوبهم من معين السر المحمدي، وأثمرت أغصان المحبة في قلوبهم قطوفًا دانية من كرم الوصال، تشعشعت به أرواحهم فهاموا في حبه سكارى، وراح الروح تجذبهم إلى رحاب القدس حيث هُتِكت لهم الأستار وكُشِفت لهم الأسرار.

هنالك قمة الوصول، لأهل الفتح والقبول، من عباد الحق المقربين، وخواصه العارفين.

وفي الذروة العليا من سنام الولاية العظمى والفتوح الرباني يتربع إمام من صدور الأئمة الربانيين والأقطاب المحققين، بل هو آية الله في أوليائه، ومِنْحَتُه العلوية لخُلَّص

<sup>(</sup>١) له ألقاب عدَّة: الشَّيخ الأكبر، البحر الزَّاخر، بحر الحقائق، محيي الدِّين، سلطان العارفين، إمام المحقِّقين، شيخ الطَّريقة الأكبرية.

أصفيائه، إنه الشيخ الأكبر والكبريت الأحمر، سلطان العارفين وختم الأولياء المحمديين، سيدي ومولاي الإمام محيي الدين بن عربي، أعلى في الوجود ذكره، ورضى عنه وعنًا به، وأمدَّنا منه بالمدد الأعلى في الدارين. آمين.

هو شمس الولاية التي تكتحل بضيائها بصيرة كل عارف، وتستمد من أقباسها روح كل صوفي، تعشقت روحه سر الصفاء الرباني، ومن عجبٍ أن الشمس بكل جلالتها وظهورها وإشراقها لا تتطاول إليها قوى الإدراك لتلمس حقيقتها وجوهرها، ولعل مناط العجب أن سر تقاصر الأبصار عن إدراك جوهرها يكمن في شدة ظهورها، كذلك الأمر فيما يتعلق بشمس الولاية سيدي محيي الدين، فأينما تحسست سر الصفاء الرباني في ولي الله رأيت فيه قبسًا من نور هذا الإلهام، ومع ذلك مما يثير العجب – كل العجب – أن نجد بعض أدعياء الفكر والمعرفة ينكرون ولاية هذا الإمام العارف بالله (۱)!! جاهلين أو متجاهلين ما له من منزلة دونها مرتقى

<sup>(</sup>۱) وصفه أعداؤه وأعداء التّصوف بالفيلسوف الصُّوفي الملحد الذي خرج بمذهب وحدة الوجود، فأحرقوا كتبه وأتلفوها، ورفضه ابن تيمية وغيره (من الإخوان المسلمين والوهّابيّة وآخرهم الدَّواعش)، وخرجت كتب في تكفيره، ورد السُّيوطي عليهم في «تنبيه الغبي بتبرئة ابن عربي»، وسارع أنصاره فردُّوا على معارضيه، ومنهم: الإمام السُّيوطي، والإمام ابن حجر الهيتمي، وابن كهال باشا مفتي الدَّولة العثهانيّة، ورأى الوهّابيّة أنَّ عقيدته باطلة تمثل كفرًا لم تعرف البشريَّة أعظم منه؛ لأنَّهم لم يفهموا أقواله، وابن تيمية نفسه كان منحرفًا وضالًا كبيرًا، وكانت فتواه مصدرًا لجهل عظيم، كان نملة! وابن عربي لم يضلل أحدًا، ولكنه سبق زمانه، وتعاليمه كانت تنضج بالإسلام، وكلّ من ذمَّه لم ينل نور حكمته!

الأفهام ومطمح البصائر، بيد أن شواهدها ملء السمع والبصر، ولا تقل دلالة في محيط الإدراك العقلي والوجداني عن دلالة الشمس على وجود النهار، فليس أمامنا من رد لهؤلاء المحجوبين سوى قول الشاعر:

## وليس يصح في الأذهان شيء إذا احتاج النهار إلى دليل

وإذا ما استرسلنا في مقارنة شمس الولاية بشمس الكون أدركنا أن سر خفاء الحقيقة مشترك بينهما، فما المانع من إدراك حقيقة الشمس الكونية إلا عجز الأبصار عن الرؤية لشدة ضياء الشمس من جهة ولبعد مرتقاها من جهة أخرى، كذلك ليس المانع من تعرف حقيقة شمس الولاية إلا عجز العقول عن إدراك

أعرف اثنين من المعاصرين كانا يكفّران ابن عربي؛ أحدهما يلقّبه بالشَّيخ الأكفر، والثَّاني يتطاول عليه لسوء ظنَّه به، ولأنَّه لم يفهم كلامه، أمَّا الأول؛ فقَتَل زوجة أخيه وباء بالخسران، والثَّاني: طرده الله من الشَّام وعاش في الغربة والكربة، ومصداق ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «من عاد لي وليَّا فقد آذنته بالحرب».

وثالث كتب كتابًا كفّر فيه ابن عربي، وقدّم لكتابه شيخ القرّاء، وحين راجعته قال: لست أوّل من كفّر ابن عربي، فكان عاقبتها أنّ الكاتب بالسّبجن، وشيخ القرّاء شرّده الله خارج بلاده، هذا ما شهدناه في حياتنا، وهو نفْسه كان يقول: نحن قوم يحرم النّظر في كتبنا! وذلك لأنّ الصُّوفيّة تواطؤوا على ألفاظ اصطلحوا عليها، وأرادوا بها معاني غير المعاني المتعارفة فيها، فمن حمل ألفاظهم على معانيها المتعارفة بين أهل العِلم الظّاهر؛ كفّرهم وكفر، وربها تطالعنا أسهاء لامعة في سهاء الإسلام من المعترضين، فهؤلاء لم تصلهم كتب ابن عربي ولا فهموا كلامه ولا مصطلحاته، وليس حسنًا أن نحكم على شخص سبق فهمه أعوامك ويضيء الطّريق أمامك!!

الحقيقة لقوة ضيائها من جهة ولبعدها عن مطمح الإدراكات من جهة أخرى، وثمة أمر مشترك آخر يتمثل في أن مناط الانتفاع بالشمس إنما هو الاهتداء بحا لا إليها، وعلى هدى ضوئها يتسنى الوصول إلى الحقيقة، فمن هنا نحتدي إلى الطريق، وعلى الدرب نسير.

ولسوف نخوض في هذه المقالة – مع يقيننا بعدم الأهلية لذلك – عباب بحر متلاطم الأمواج، خفي الأبعاد، بعيد الأعماق، وكل ما نعرفه عنه أنه بحر، لكن مياهه ضياء، وأعماقه كنوز، وشواطئه موصلة إلى الحقيقة، يصفه فريق من المحجوبين بأنه بحر الظلمات، ويراه أهل الكشف بحر الأنوار الربانية، فبه تحيا الروح ويثمل العقل براح المحبة، وتستشعر النفس بَرْدَ الرضا والطمأنينة، وإذا لم تكن أهلية الخوض متوفرة فلنستمد من بحور النور قطرة فيها سر الضياء، وليمدنا بما سلطان العارفين شيخ الصوفية الإمام محيي الدين بن عربي في وأرضاه وقدًس سرّه.

## فمن أي الجوانب ترى يكون البدء؟

#### لعله الجانب التاريخي:

فلنتعرف إلى ملامحه في عجالة عاجلة:

إن شيخنا الأكبر هو سيدي أبو بكر محيي الدين مُحَدّ بن علي بن مُحَدّ بن أحمد بن عبد الله الحاتمي من نسل عبد الله بن حاتم أخي عدي بن حاتم الطائي، ويعرف بابن العربي في بلاد المشرق؛ تفرقة بينه وبين القاضي أبي بكر بن العربي المالكي (١).

<sup>(</sup>۱) كلاهما لقبه أبو بكر، لكن الأوَّل محمَّد بن علي، والثَّاني محمَّد بن عبد الله، يعدُّه المالكية المجدد الخامس للأمَّة (٢٦٨هـ - ٤٣٠هـ) من فاس المغرب، كان حافظًا مسندًا، مؤرخًا مفسرًا فقيهًا، من أشهر كتبه: «أحكام القرآن».

وقد آثرت ترجمته هنا بابن العربي تأسيًا به حيث كان يسمي نفسه في كتبه بالتعريف،

ولقد قال التاريخ كلمته عن هذا الإمام ومنذ فجر ميلاده:

فجاء به في يوم من أخلد أيامه؛ وهو يوم بدر حيث سجل أول نصر للإسلام. ولد سيدي محيي الدين في يوم الاثنين السابع عشر من رمضان المعظم سنة ولا مدينة (مرسية) ببلاد الأندلس<sup>(۱)</sup>، قبل عامين من وفاة سيدنا الجيلاني، وأسرة سيدي محيي الدين من أعرق الأسر ببلاد المغرب، ولها في الفضل والجود والعلم والتصرف منزلة سامقة شادت بها الألسنة والأقلام.

فوالده الشيخ علي بن محمَّد بن عربي من أثمة رجال الفقه والحديث، وكان على قدم في طريق القوم، وقد ذكر سيدي محيي الدين في «فتوحاته» بعض الكرامات التي وقعت لوالده يوم وفاته فقال: (وكان قبل أن يموت بخمسة عشر يومًا أخبرني بموته وأنه يموت يوم الأربعاء وكذلك كان، فلما كان يوم موته وكان مريضًا شديد المرض استوى قاعدًا غير مستقر وقال لي: يا ولدي! اليوم يكون الرحيل واللقاء.

فقلت: . كتب الله سلامتك في سفرك هذا وبارك لك في لقائك.

ففرح بذلك وقال لي: يا ولدي جزاك الله عني خيرًا، فكل ما كنت أسمعك تقوله ولا أعرفه -وربما كنت أنكر بعضه- هو ذا أنا أشهده.

ثم ظهرت على جبينه لمعة بيضاء تخالف لون جسده من غير سوء، لها نور يتلألأ، فشعر بها الوالد، ثم إن تلك اللمعة اننتشرت على وجهه إلى أن عمَّت بدنه،

<sup>(</sup>۱) في إسبانية اليوم، جنوب شرق إسبانية، تطل على البحر المتوسط، من أهم شخصياتها الإمام أبو العباس المرسي تلميذ الإمام أبي الحسن الشَّاذلي الذي استوطن الإسكندرية ودفن فيها، وبها مسجده الشَّهير.

فقبلت يده وودعته وخرجت من عنده وقلت له: أنا أسير إلى المسجد الجامع إلى أن ياتيني نعيك.

فقال لي: رح ولا تترك أحدًا يدخل علي، وجمع أهله وبناته، فلما جاء الظهر جاءي نعيه، فجئت إليه فوجدته على حالةٍ يشك الناظر فيها بين الحياة والموت، وعلى تلك الحالة دفنًاه وكان له مشهد عظيم).

هذا هو والده ولي من أولياء الله الواصلين.

وأما والدته فهي السيدة (نور) وهل ينجب النور إلا النور؟؟؟(١).

قد كانت من القانتات العابدات الصالحات، ومع عبير أنفاسها الطاهرة تصاعدت دعوات إلى الله تعالى أن يصطفى ابنها لحضرته وقد كان.

وفي محيط الأسرة الصالحة أيضًا نجد أن جد سيدي محيي الدين كان من قضاة الأندلس العلماء الورعين.

أما عن الشيخ عبد الله بن مُحَد الجدّ الثَّالث له فقد كان من أهل الكشف والمعرفة.

وأما عن أخواله فقد سجل أصحاب الطبقات الصوفية لهم مناقب جليلة، فمن أخوال الشيخ الأكبر سيدي أبو مسلم عبد الله بن ثُوب الخولاني<sup>(۲)</sup> الصوفي الزاهد

<sup>(&#</sup>x27;) أعرفتم لماذا ينبغي للمسلم أن يتزوج بنت أصول وصلاح؟ لأنَّها تؤثر على أولاده، والله تعالى يقول: ﴿وَالْبَلَدُ الطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَالَّذِي خَبُثَ لَا يَخْرُجُ إِلَّا نَكِدًا﴾ [الأعراف: ٥٨].

<sup>(&#</sup>x27;) سيِّد التَّابعين، وزاهد العصر، ت٦٨٤هـ، سكن داريا، وأصله من اليمن، أسلم أيام النَّبيِّ صلى الله عليه وسلم، ولم يلتقه، دخل المدينة في خلافة الصِّدِّيق، وهو الذي ألقاه الأسود العنسى في النَّار فلم تحرقه، فنفاه إلى المدينة، فالتقاه الفاروق واعتنقه وقال:

المجاهد الذي كان يقضي الليل قائمًا لربه، فإذا ما أدركه الإعياء ضرب رجليه قائلًا: (أنتما أحق بالضرب من دابتي!! أيظن أصحاب مُجَّد أن يفوزوا به دوننا؟؟؟ والله لأزاحمنهم عليه حتى يعلموا أنهم خلَّفوا من بعده رجالًا).

كذلك من أخوال سيدي محيي الدين سيدي (يحيى بن يغان) الذي كان ملكًا على تلمسان، فجذبته العناية الإلهية ففر من ملكه ومن نفسه إلى الله، وآثر أن يعتلي القمة، فتصوف وتزهد حتى إن سيدي محيي الدين كان يقول لبعض من يطلبون منه الدعاء: (التمسوا الدعاء من يحيى بن يغان فإنه ملك وزهد، ولو ابتليت بما ابتلى به من الملك ربما لم أزهد)، وقبره مشهور يزار في تلمسان.

هذه لمحات عن البيئة الأسرية لسيدي محيي الدين التي كانت تتسم بالصفاء والنقاء، وتؤثر حق الروح على فضول المادة، فارتقت في سلم الفلاح إلى مدارج الوصول.

وفي (مرسية) درج الشيخ الأكبر في أجواء النور، فحفظ كتاب الله تعالى واستقى قلبه من هداه العظيم.

ثم انتقل سنة ٥٦٨ هـ إلى (إشبيلية)<sup>(۱)</sup> وعمره ثمانية أعوام فالتقى بصفوة من علماء عصره، وارتوى على أيديهم من مناهل العلم أيما ارتواء. فقرأ كتاب (الكافي) في القراءات السبع على الشيخ أبي بكر بن خلف<sup>(۲)</sup> (عميد الفقهاء) وأبي القاسم

الحمد لله الذي لم يمتني حتى أراني من أمَّة محمَّد من صنع به كما صنع بإبراهيم الخليل.

<sup>(</sup>١) جنوب إسبانية، رابع أكبر مدينة في إسبانية، كان يطلق عليها في الفتح الإسلامي حمص؛ لنزول جند الشَّام فيها لأوَّل مرَّة، من أشهر حكامها المعتمد بن عباد.

<sup>(&#</sup>x27;) أبو بكر الطَّرطوشي، فقيه مالكي، صاحب كتاب «سراج الملوك في سلوك الملوك»، (١٥٥-٠٢٥هـ).

الشراط<sup>(۱)</sup>، وقرأ كتاب (التيسير) لأبي عمرو الداني<sup>(۲)</sup> على أبي بكر مُحِّد بن أبي جمرة<sup>(۳)</sup>، ودرس علم الحديث والفقه واللغة على أساطين العلم وفحوله في عصره؛ مثل: أبي عبد الله محمَّد بن سعيد بن زرقون<sup>(٤)</sup>، والحافظ ابن الجد فقيه الأندلس<sup>(٥)</sup>، وأبي الوليد الحضرمي، وأبي الحسن بن نصر، وأبي مُحِّد عبد الحق الإشبيلي، وأبي القاسم خلف بن عبد الملِك بن بشكوال<sup>(٢)</sup> وغيرهم.

وقد استوعب الشيخ الأكبر كل ما وقع بيده من مصنفات وما سمعه عن شيوخه من أقوال، فتألقت عبقريته العلمية وعلا نجمه على أقرانه وارتفع إلى مرتبة الشيوخ وصار إمامًا في المعقول والمنقول، وأجازه جهابذة العلم بمروياتهم ومصنفاتهم؛ كابن عساكر وابن الجوزي والحافظ السلمي وعبد الحق الإشبيلي وغيرهم، وعرف كل أولئك ومن جاء بعدهم منزلة الشيخ الأكبر التي لا تسامى. (وهذا كله قبل أن يكون صوفيًّا، وهذه نقطة مهمة انتبهوا يكون صوفيًّا، وهذه نقطة مهمة انتبهوا إليها).

<sup>(</sup>١) القرطبي، من محدِّثي الأندلس.

<sup>(</sup>٢) عالم القراءات، ومحدِّث ومفسِّر، أندلسي (ت٤٤٤هـ).

<sup>(</sup>r) (١٨ ٥-٩٩ ٥هـ) الشَّيخ الإمام، المعمَّر، مسند المغرب، فقيه، محدِّث، اهتمَّ بمذهب مالك ونشره.

<sup>(</sup>۱) (۲۰۵-۵۸٦هـ) محمَّد بن سعيد، مسند فقيه، تلميذ القاضي عياض، و(زرقون) لقب جدِّه.

<sup>( )</sup> وحافظها وزعيمها من غير منازع، إليه انتهت رئاسة الفقه.

<sup>(</sup>١) محدِّث قاض، مؤرخ، أندلسي (ت٥٧٨هـ).

وقد ذكر الشيخ المفسر المحدث إسماعيل العجلوني<sup>(۱)</sup> في كتابه: (كشف الخفا ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس) عن الشيخ حجازي الواعظ شارح «الجامع الصغير» للإمام السيوطي: أن الشيخ محيي الدين بن عربي معدود من الحفاظ.

و (الحافظ) في مصطلح المحدثين يطلق على من يحفظ مئة ألف حديث. ثم وصل الشيخ الأكبر أيضًا في حياته إلى مرتبة الاجتهاد المطلق (٢) وصرح بذلك

(۱) من أبرز علماء الأردن الشَّقيق الذين أنجبتهم عجلون، برع في علوم شتَّى، وتصانيفه تدلُّ على غزراة عِلْمه وقوَّة بيانه، ولد قرابة عام ۱۰۸۷هـ، وقدم دمشق وعمره ۱۳ سنة عام ۱۱۰۰هـ، واشتغل على علمائها، ثمَّ رحل إلى تركية، ثمَّ عاد إلى دمشق مدرسًا تحت قبة النَّسر بدلًا من شيخه الشَّيخ يونس المصري، وبقي مدرسًا أربعين سنة تحت قبة النَّسر، وانتشر عِلمه في الدُّنيا، لقِّب بالشَّيخ الإمام الحجَّة الرَّحالة، من مشايخه الشَّيخ عبد الغنى النَّابلسي وغيره كثيرون.

(۲) الإمام ابن عربي له في عِلم التَّصوُّف من الكتب والرَّسائل ما زاد عدده على ٥٠٠ كتاب على حدِّ قول عبد الرَّحن جامي صاحب كتاب «نفحات الأندلس»، من أهمِّها: «الفتوحات المكِّيَّة» (۲۰ مجلدًا)، وكتاب «التَّفسير» الذي يقول فيه صاحب كتاب «فوات الوفيات»: إنَّه يبلغ ٩٥ مجلدًا، بلغ فيه إلى سورة الكهف إلى قوله: ﴿وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا﴾ [الكهف: ٦٥]، وتوفي قبل أن يتمَّه، وقام الدكتور عثمان يحيى بذكرها في كتابه «مؤلفات ابن عربي تاريخها وتصنيفها»، وهو بالفرنسية ترجمه د.أحمد الطيبي إلى العربية، ونشرته عام ٢٠٠١م الهيئة المصرية العامة للكتاب، وأجمع الكتاب والباحثون المختصُّون أنَّ الشَّيخ الأكبر لم يكن مؤلفًا عاديًّا مثل غيره من المؤلفين، بل

في «فتوحاته» (الباب السابع والستين وثلاث مئة) فقال: (ليس عندنا بحمد الله تعالى تقليد إلا للشارع).

كما قال أيضًا (من البحر الخفيف):

لست ممن يقول: قال ابن حزم(٢) لا ولا أحمد ولا النعمان

أي: أنَّه ليس مقلِّدًا لأيِّ مذهب.

وعلى هذا البيت يعلِّق ابن العماد (١) في «شذرات الذهب» (٢) قائلًا: (وهذا صريح في الاجتهاد المطلق، كيف لا وقد قال: عرضت أحاديثه (٣) جميعها عليه

كان يتميز من غيره بالكمِّ والكيف، ووصفه بروكلهان بأنَّه من أخصب المؤلِّفين عقلًا وأوسعهم خيالًا، ووردت ترجمته في العديد من كتب التَّراجم.

وفي «الفتاوى» (٢١٥) لابن حجر الهيتمي الشَّافعي يقول عنه: إنَّه من أولياء الله العارفين، ومن العلماء العاملين، وقد اتفقوا أنَّه كان أعلم أهل زمانه بحيث إنَّه كان في كلِّ فن متبوعًا لا تابعًا، وأنَّه في التَّحقيق والكشف والكلام عن الفرق والجمع بحر لا يجارى، وإمام لا يغالط ولا يهارى، وأنَّه أورع أهل زمانه، وألزمهم للسُّنَّة، وأعظمهم مجاهدة، ومثله الشّعراني، وابن عابدين، والفيروزأبادي، والعز بن عبد السَّلام، قال عنه الشَّيخ النَّابلسي:

كتُبه النُّور لمن يبصرها وهي تروي كلَّ صادي القلب ري من كتاب الله والسُّنة قد خرجت تختال في أبهى حلي (١) كتاب «الفتوحات» اشتمل على حقائق لا يدركها إلَّا أرباب النَّهايات، وتضر بأرباب البدايات؛ لذا نهى بعضهم عن مطالعته.

(٢) لأنَّه اتهم بأنَّه ظاهري، أي: لست من جماعة ابن حزم الذي أنكر القياس في الدِّين.

فكان يقول عن أحاديث صحت من جهة الصناعة: ما قلتها<sup>(٤)</sup>، وعن أحاديث ضعفت من جهتها -جهة الصناعة الحديثية -: قلتها<sup>(٥)</sup>؟؟ وإذا لم يكن مجتهدًا فليس لله مجتهد. إن لا تراه فهذه آثاره) اه.

لكنَّ المطَّلع على بعض رسائله يستدلُّ أنَّه كان ظاهريًّا قبل أن يجتهد لنفْسه والله أعلم.

هذه لمحة عن الجانب العلمي عند الشيخ الأكبر، ولا بد منها قبل إبراز الجانب الصوفي العملي.

كلُّ الصُّوفيَّة كانوا قبل تصوُّفهم علماء وطلاب عِلْم، وكأنَّ هذا الطَّريق لا يعطى إلَّا لطالب العِلْم حتَّى يميِّز الصَّحيح من السَّقيم في مبادئ الإسلام... يميز المبادئ الإسلامية عن الدَّخيلة.

من كتبه غير التي ذُكرت: «فصوص الحِكم» وزَّعه على ٢٧ نبيًّا، ولكلٍّ منهم حكمة تحدَّث عنها، «شجرة الكون»، «الإعلام بإشارات أهل الإلهام»، كتاب «اليقين»، «مواقع النُّجوم ومطالع الأهلَّة الأسرار العلوم»، «رسائل ابن عربي»، «ذخائر الأعلاق شرح ترجمان الأشواق»، «محاضرة الأبرار»، «التَّدبيرات الإلهية»،

<sup>(</sup>١)عبد الحي بن أحمد الحنبلي (ت١٠٨٩هـ).

<sup>(</sup>٢) من كتب التَّاريخ «شذرات الذهب في أخبار من ذهب» عشرة مجلدات مرتَّبة على السِّنين من الهجرة النَّبويَّة.

<sup>(</sup>٣) التي نقلها في كتبه.

<sup>(</sup>٤) طبقوا أسانيد صحيحة على أحاديث ليست لها؛ ولذا أنكرها.

<sup>(</sup>٥) يعني: كان يميز بين الأحاديث الصَّحيحة وغيرها من حفظه.

«كشف المعنى في أسماء الله الحسنى»، «المعارف الإلهية»، «الفتوحات المدنيَّة»، «ماهية القلب»، وله ١٢ كتابًا في الحديث الشَّريف، و٣ كتب في التَّفسير.

#### المصادر:

- -«هكذا تكلم ابن عربي» نصر حامد أبو زيد.
- «ابن عربي ومولد لغة جديدة» د. سعاد الحكيم.
- «محيي الدِّين ابن عربي حياته ومذهبه» فاروق عبد المعطي (٤٩ سلسلة أعلام الفلاسفة).
  - -«جامع كرامات الأولياء» الشَّيخ يوسف النَّبهاني ١٩٨/١.
    - -«نفح الطيب» للإمام المقري ٣٦١/٢.
    - -«سير أعلام النبلاء» للذهبي ٢٣/٨٤-)
      - «البداية والنهاية» لابن كثير ١٥٦/١٣
    - «شذرات الذهب» لابن عماد الحنبلي ١٩٠/٣
      - -«لسان الميزان» لابن حجر ٥/٠١٠-
      - «النجوم الزاهرة» لابن تغري بردي ٣٣٩/٦
        - -«الوافي بالوفيات» للصفدي ٩٧٢/٤

## ( 797 )

# تصوُّف الإ<sub>م</sub>ام ابن عربيُ (مقالات التَّصوُّف)

ليعلم الجميع أن الشيخ الأكبر حينما تصوف تصوف على أساس متين من العلم والتبحر في الشريعة إلى درجة الاجتهاد المطلق(١) كما أسلفنا.

وقد ذكر بعض أصحاب الطبقات أن سيدي محيي الدين تقلد بعض وظائف الدولة قبل أن يتجرد للتصوف، فالإمام الشعراني يقول في «طبقاته»: (وكان –أي: الشيخ الأكبر – أولًا يكتب الإنشاء لبعض ملوك العرب، ثم تزهد وتعبد وساح، ودخل مصر والشام والحجاز والروم (تركية اليوم)، وله في كل بلد دخلها مؤلفات).

إذن بقي عاكفًا على العلوم والمعارف أينما حلَّ وارتحل حتَّى ظفر بأكبر قدر ممكن من الأسرار، وحتَّى استقر في دمشق سنة ٢٠٠هـ، وكان أميرها أحد تلامذته.

ولقد كانت العزلة هي نقطة التحول والمنطلق الروحي عند الشيخ الأكبر؛ إذ إنه بينما كان يعمل بالكتابة لبعض ملوك المغرب تجاذبته دواعي الحضرة الإلهية ليترك الكل وينقطع لربه (٢)، وأيًّا ما كان شكل هذا الانقطاع فإن البحث عن الغاية قد ملك عليه قلبه وعقله، فلم تعد لديه القدرة على المضي في طريقين، وصدق الله العظيم إذ قال: ﴿مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُل مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴿ [الأحزاب: ٤].

<sup>(</sup>۱) قامة روحية عليا، والحقُّ أنَّه لو ولد في الهند لسمَّوه هناك بالمهاتما؛ أي: الرُّوح العظمى؛ لأنَّه فعلًا منارة من منارات الإسلام، وأحد فلاسفة المسلمين على مرِّ العصور، تشع حقائق وأسرار، ولك أن تقول: بحر كوني يدفع بأمواجه على عتبات الكون الدُّر والجوهر.

<sup>(</sup>١) تقدم الكلام على مكانة الخلوة وفائدتها العظيمة.

يا إخوة؛ وجِّدوا وجهاتكم في السَّير إلى الله وأتقنوا عِلمًا عِلمًا، هذا منهج الإمام الشَّافعي لا يدخل عِلمًا على عِلم، وإلَّا تشتَّت قلبه ولم يظفر بمراده، «إنَّ الْمُنْبَتَّ لا أَرْضًا قَطَعَ، وَلا ظَهْرًا أَبْقَى».

ما حوى العِلمَ جميعًا أحد لا ولو مارسه ألف سنة إثمًا العِلم كبحر زاخر فابتغ من كلِّ عِلم أحسنه العِلم أكثر من أن يحاط به...

ولقد شاءت الأقدار أن يدخل في محيط الربانيين، وأن ينغمس في النور الإلهي، وأن يأخذ علمه عن الله تعالى بلا واسطة (١)، وفيما يتعلق بفترة التعبد والخلوة والتحنث يقول الإمام الشعراني في «اليواقيت والجواهر»:

(ثم إنه طَرَقَ طارقةٌ من الله، فخرج في البراري هائمًا على وجهه إلى أن نزل بقبر فمكث فيه مدة طويلة، ثم خرج من القبر يتكلم بهذه العلوم التي نقلت عنه، ولم يزل سائحًا في الأرض يقيم في كل بلد بحسب الإذن، ثم يرحل عنها يخلِّف ما ألفه من الكتب فيها....).

هذا سيدنا رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم يخلو في غار حراء، ثمَّ تأتيه الشَّريعة والوحي الإلهي، فالخلوة لا تأتي إلَّا بخير.

الإمام الشَّافعي يقول: (من أراد أن يفتح الله قلبه ويرزقه العِلم؛ فعليه بالخلوة وقلَّة الأكل وترك مخالطة السُّفهاء)(٢).

وحين خرج سيدي محيي الدين بن العربي من خلوته خرج وقد فتحت له خزائن العلم اللدني وغمره الفيض الإلهي، ولم يكن سلوكه الطريق منذ البدء تلقائيًّا بلا واسطة، فقد صحب شيوحًا عديدين ترجم لهم في كتاب أسماه (الدرر الفاخرة في

<sup>(</sup>١) ﴿ وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا ﴾ [الكهف: ٦٥] عِلم وهبي، وستمرُّ هذه المسألة.

<sup>(</sup>٢) «بستان العارفين» للإمام النووي (ص٤٧).

ذكر ما انتفعت به في طريق الآخرة) ويصل عدد شيوخ سيدي محيي الدين -كما ذكرهم- إلى خمسة وخمسين شيحًا.

## الرّحلة الأولى له في الأندلس وما حولها:

من أبرز الشيوخ الذين أخذ عنهم شيخنا سلطان العارفين القطب العارف سيدي محيي الدين من ذكره الشيخ مُحَّد رجب حلمي في كتابه (البرهان الأزهر في مناقب الشيخ الأكبر) معرفًا ببعض شيوخه يقول:

(وأخذ العلوم الباطنية عن حضرة العارف بالله الشيخ أبي مدين المغربي<sup>(۱)</sup>، وجمال الدين يونس بن يحيى القصار، وأبي عبد الله التميمي، وأبي الحسن بن جامع،

(۱) قطب الأقطاب أبو مدين الغوث شعيب بن الحسن، وهو الرَّجل الثَّاني بعد سيِّدنا عبد القادر الجيلاني في تسلسل الشَّاذلية، والثَّالث: عبد السَّلام ابن مشيش، والرَّابع: هو أبو الحسن الشَّاذلي، أجمعوا على تعظيمه وإجلاله، عرف بولده مدين، عاش ٨٠ سنة، آخر كلمة قالها وهو في المسجد: ﴿وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى ﴾ [طه: ٨٤]، الله الحي، ثم فاضت روحه، وله مقام وضريح زرته مرارًا وتبركت به، مات في تلمسان، من أشهر قصائده:

ما لذَّة العيش إلَّا صحبة الفقرا هم السَّلاطين والسَّادات والأمرا أحب لقا الأحباب فيه المنافع وكان المنجد ينشد له:

عيدوا علي الوصال عيدوا فإنَّ شوقي لكم يزيد الله قل وذر الوجود وما حوى إن كنت مرتادًا بلوغ كمال

بالذات، وأخذها بالواسطة (١) عن حضرة الغوث سيدنا عبد القادر الجيلاني (٢)، وحصل له الفيوضات الغزيرة والفتوحات الكثيرة).

ومن شيوخه أيضًا الإمام العارف أبو العباس المريني، والشيخ أبو مُحَّد بن عبد الله الله، وعنه يحدثنا سيدي محيي الدين قائلًا: (دخلت على شيخنا أبي مُحَّد بن عبد الله بغرناطة سنة خمس وتسعين وخمس مئة، وهو من أكبر من لقيته في هذا الطريق، ولم أرفي طريقته مثله في الاجتهاد، وكان ممن أوتوا فهمًا في القرآن إرثًا مُحَّديًا، فقال لي: الرجال أربعة:

\*رِجَالٌ ﴿ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللهُ عَلَيْهِ ﴾ [الأحزاب: ٢٣]، وهم رجال الظاهر. \*ورِجَالٌ ﴿ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ ﴾ [النور: ٣٧] وهم رجال الباطن، جلساء الحق تعالى، ولهم المشورة.

\*ورجال الأعراف، وهم رجال الحد، قال الله تعالى: ﴿وَعَلَى الْأَعْرَافِ رِجَالٌ ﴾ [الأعراف: ٤٦] وهم أهل الشم والتمييز، والسراح عن الأوصاف، فلا صفة لهم، كان منهم أبو يزيد البسطامي.

<sup>(</sup>۱) التقاء أرواح المؤمنين ثابت في عالم البرزخ، ففي الحديث: «أَحْسِنُوا كَفَنَ مَوْتَاكُمْ؛ فَإِنَّهُمْ يَتَبَاهَوْنَ وَيَتَزَاوَرُونَ بِهَا فِي قُبُورِهِمْ» أخرجه الترمذي وابن ماجه بإسناد حسن، وفي آخر: «إنَّهم ليتعارفون كما تتعارف الطَّير في رؤوس الشَّجر» ذكره ابن أبي الدُّنيا، وفي آخر: «إنَّ أرْواحَ المُؤْمِنَينِ تَلْتَقِي عَلَى مَسِيرَةِ يَوْمٍ مَا رَأَى أَحَدُهُمَ صَاحِبَهُ قَطُّ» أخرجه أحمد والطبراني، ودخل محمَّد بن المنكدر على جابر بن عبد الله وهو يموت، فقال له: اقرأ على رسول الله السَّلام، وحديث: «الرُّوح لا تلقى الرُّوح» ضعيف لاضطراب سنده.

<sup>(</sup>٢) توفي بعد و لادته بعامين.

\* ورجال إذا دعاهم الحق يأتون رجالًا؛ لسرعة الإجابة لا يركبون، قال تعالى: ﴿وَأَذِنْ فِي النَّاسِ بِالْحُجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا﴾ [الحج: ٢٧] وهم رجال المطلع..... اه.

ومن شيوخه أيضًا الإمام العارف سيدي يوسف الكومي، ولسيدي محيي الدين معه هذا الموقف العرفاني الذي يرويه قائلًا: (سألني شيخي يوسف الكومي سنة ست وثمانين وخمس مئة عن مسألة من مشكلات التصوف فقال: إذا اجتمع عارفان في حضرة شهودية عند الله تعالى؛ ما حكمها؟ قلت: يا سيدي؛ هذه مسألة تفرض ولا تقع؛ لأن الحضرة لا تسع اثنين ولا تشهدها عين زائدة، فإن افترضناها مثالًا: فاذا اجتمعا فلا يخلو كل واحد منهما أن يجمعهما مقام واحد أو لا يجمعهما، ثم حكم التجلي من حيث الظهور واحد، ومن حيث المتجلي له مختلف، فالذوق متباين لاختلافهما في أعياضما، ولا يجتمع شهود وخطاب وتجل ورؤية غير).

أرأيتم هذا المنطق العرفاني النضاح بالنور الذي فاض به لسان الشيخ الأكبر مع شيخه؟ إنه حديث العارف الذائق، وما أجمله من حديث ذي شجون بين الشيخ وشيخه! فسبحان من أعطى وأنعم!!

ثم لا ننسى ونحن بصدد الحديث عن شيوخ الشيخ الأكبر أنه التقى في مطلع شبابه بأم روحية له في الطريق؛ وهي السيدة فاطمة بنت المثنى القرطبية، فكان يخدمها وكان لها من العمر آنذاك خمس وتسعون سنة، على حين أن الذي يراها يحسبها بنت أربع عشرة سنة، وكانت من القانتات العارفات بالله، يقول سيدي محيي الدين: (وكانت تقول لي: أنا أمك الإلهية (۱)، ونور أمك الترابية، وإذا جاءت والدتى لزيارتى تقول لها:

<sup>(</sup>١) أي: في الدِّين الأم الرَّبانيَّة.

يا نور؛ هذا ولدي فبرِّيه ولا تعقِّيه)!!. يعني: كأنَّها كانت تعرف المستقبل الباهر الذي ينتظر ولدها، فراسة صادقة أو إلهام غريزي.

ثم يذكر لنا الشيخ الأكبر أن له سندًا في الطريق عن سيدنا الخضر (۱) عليه السلام عن طريق شيخه علي بن عبد الله بن جامع حين زار الموصل، فيقول في الجزء الأول من «الفتوحات»: (واجتمع به - أي: بالخضر - رجل من شيوخنا؛ وهو علي بن عبد الله بن جامع، من أصحاب علي بن المتوكل وأبي عبد الله قضيب البان، كان يسكن بالمقلى خارج الموصل في بستان له، وكان سيدنا الخضر قد ألبسه الخرقة (۱) بحضور قضيب البان (۱)، وألبسنيها الشيخ بالموضع الذي ألبسه فيه سيدنا

<sup>(</sup>۱) اسمه بليا، كان من أبناء الملوك، وجمهور العلماء ومنهم الإمام النَّووي وابن الصَّلاح أنَّه حيُّ موجود بين أظهرنا، وهو ما اتفق عليه الصُّوفيَّة وأهل المعرفة، والذين أنكروه هم المحدثون، والصَّحيح الصَّواب أنَّه حي، والقرطبي في «تفسيره» صحح حياته (ج١١ ص٤١)، والمرجح أنَّه نبي، ﴿آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا﴾ [الكهف: ٦٥] وفي البخاري أنَّ اسمه الخضر.

<sup>(</sup>۲) الخرقة: لباس يلبسه المريد من شيخه الذي دخل في إرادته، وفي لبسها معنى المبايعة، فهي تمثل عتبة دخول المريد في صحبة الشَّيخ الذي يتولى تربيته وتهذيبه وأخلاقه وتقويم سلوكه، والظَّاهر أنها كانت من صوف، وكان اشتهارها بين القرن الخامس والسَّابع حيث يندر أن يذكر عالم من دونها، والقرن السَّابع هو ذروة التَّصوف في العالم الإسلامي، والخرقة زينة لأولياء الله يعزُّ بها العوام فيحترمهم الخَلق، ويعزُّ عليهم إتيان المعاصي، ويعتقدون أنها تذهب الكِبر، وتقرِّب إلى الحقّ، مع الاقتداء بسيِّدنا عمر؛ لأنَّه كان يلبس مرقعته، وكان إذا لبس غيرها يقول: أنكرت نفسي.

الخضر في بستانه، وبصورة الحال التي جرت له معه في إلباسه إياها). سنة ٢٠١هـ وكان عمره ٣٩ سنة.

لقد كان هناك اتصال مباشر للشيخ الأكبر بسيدنا الخضر وتلقى عنه (٢)؛ إذ روى الإمام الشعراني في (الكبريت الأحمر) (٦) أن سيدي محيي الدين قال في (الباب الخامس والعشرين) من «الفتوحات»: (كنت لا أقول بلباس الخرقة التي يقول بحا الصوفية حتى لبستها من يد الخضر عليه السلام تجاه باب الكعبة).

لبس الخرقة ارتباط بين الشَّيخ والمريد، وتحكيم من المريد للشَّيخ في نفْسه، وهي محلُّ بركة، يسري حال الشَّيخ من باطنه إلى باطن المريد، وفيه إشارة إلى قميص سيدنا يوسف الذي يرتد به بصيرًا، ويذهب عنهم العمى الذي حصل على من أحب الدُّنيا والتَّصرف فيها، يتم عبر مراسم بين الشَّيخ ومريده وجماعة من الحضور، فيتطهر المريد، والشَّيخ، ثمَّ توضع الخرقة بين أيديها، ويقرأ الشَّيخ الفاتحة، ثم يقوم بإلباسها للمريد، ويبين له سنة وصولها إليه، ثمَّ يأخذ عليه عهد الوفاء لشرائطها، ويعرفه حقوق ويبين له سنة ولبس الخرقة خاص بالرِّفاعية والسَّهروردية والقادرية، ينتهي نسبها إلى الخدمة، ولبس الخرقة خاص بالرِّفاعية والسَّهروردية والقادرية، ينتهي نسبها إلى سيِّدنا علي بن أبي طالب، والأصح أنَّها لا تنسب إليه، بل إلى سيِّدنا الحسن البصري، وعلى كلِّ هو مباح، وليس سُنة وطريقًا إلى الله.

- (۱) الحسين بن عيسى (٤٧١-٥٧٣هـ) صهر سيِّدنا الجيلاني، من الأبدال، من محافظة نينوى، كردي موصلي زاهد، وفي عام ٢٠١٤ قامت داعش بتفجير الضَّريح والجامع الخاص به.
- (٢) أصبح ابن عربي تلميذًا لشيخ لا مرئي، وهو الشَّيخ الباطني، وكلُّ المتصوِّفة الذين ليس لهم مرشد مرئي -أي: دنيوي مثلهم هم حاضروه- يدعون بالأوسيين.
  - (T) هو المختصر لـ «الأنوار القدسية» الذي اختصر فيه «الفتوحات» لابن عربي.

وحتى لا يرتاب أحد في مشروعية لبس الخرقة قال الإمام الشعراني عقب هذا الكلام مباشرة: قلت: ذكر الحافظ ابن حجر أن حديث لبس الخرقة متصل ورواته معروفون كما أوضحت ذلك في «مختصر الفتوحات»، والله أعلم.

ويخلص لنا من كل ما سلف أن الشيخ الأكبر قد تربى في رياض الصوفية تربية

الأكابر على يد الأكابر، ثم ارتقى إلى مرتبة التفرد المطلق والاتصال المباشر، فجاءته البشارة المؤذنة بالاتصال الكامل والمباشر، يقول في: (ولقد أنعم الله علي ببشارة عظمى بشرني بها وكنت لا أعرفها، فأوقفني عليها الإمام خليفة القطب، فقد نهاني عند التقائي به عن الانتماء إلى من لقيت من الشيوخ، وقال لي: لا تنتم إلا إلى الله، فليس لأحد ممن لقيت عليك يدٌ مما أنت فيه، بل الله تولاك برعايته وعنايته، فاذكر فضل من لاقيت إن شئت ولا تنتسب إلا إلى الله) لقد صار عبدًا إلهيًا لا نسبة له إلا إلى مولاه.

وتوالت عليه الإمدادات والفتوحات، وذاق الأحوال والمقامات.. وأصبح لا تمر عليه ساعة إلا وهو في مزيد من الترقي والعروج، ولقد تحقق بجميع أحوال الصوفية ومقاماتهم التي أحصاها بنفسه في «الفتوحات» فبلغت ستين ألفًا، استمع إليه وهو يقول:

(وقد دخلنا في كل ما ذكرناه في هذه الإمدادات الإلهية ذوقًا مع عامة أهل الله، وزدنا عليهم باسم إلهي هو «الآخر» أخذنا منه الرياضة ورَوْح الله الذي يناله المقربون من قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرِّبِينَ \* فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ من قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرِّبِينَ \* فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ الواقعة: ٨٨، ٨٩] ونلت هذا المقام في دخولي هذه الطريقة سنة ثمانين وخمس مئة) أي: وعمره عشرون عامًا!! لأنَّ القول الثَّاني لولادته هو ٢٠هه وليس ٥٥هه، يا ترى هل دخل الإمام في هذه المقامات كلها خلال عشرين سنة!، يا ترى متى

كانت أيام لعبه ولهوه؟!، فاعتبروا يا طلاب العِلم، ٥٠٠ مؤلَّف خلال ٨٠ سنة، تعالوا نوزعها على أيام عمره، إذا قسمناها على سنين عمره يكون قد ألَّف في كلِّ سنة منذ ولادته ستة مؤلفات، وتذكروا أنَّ مؤلفًا منها هو «التَّفسير» ٩٥ مجلدًا، وكتاب «التَّاريخ» عشرة مجلدات، و «الفتوحات» ١١ مجلدًا، مع سَفره في العالم الإسلامي مرَّتين غير السِّياحة في بلاد المغرب.

ثم لقد تحقق سيدي محيي الدين بمقام (الصديقية العظمى)<sup>(۱)</sup> وهو المقام الذي يراه جل الصوفية خاتمة مقامات الولايات وأعلاها، بيد أنَّه بعد أن حظي بما وجد أن ثمة مقامًا فوقه أعلى منه، هو فوق الصديقية ودون النبوة مباشرة، ويسمى (مقام القربة) وهو مقام سيدنا الخضر على نبينا وعليه الصلاة والسلام.

وعنه يحدثنا الشيخ الأكبر رحمه الله قائلًا: (هذا المقام دخلته في شهر المحرم سنة سبع وخمس مئة وأنا مسافر بمنزل إنجيل ببلاد المغرب، فتهت في هذا المنزل فرحًا ولم أجد فيه أحدًا غيرى، فاستوحشت من الوحدة وتذكرت دخول أبي يزيد بالذلة

<sup>(</sup>۱) المراد من سلوك طريق التَّصوُّف ترقي النفس شيئًا فشيئًا إلى المقام الأكمل حتَّى يصل إلى مقام الصِّديقيَّة الذي هو مقام الولاية الكبرى، والحلافة العظمى، ومنه تنشأ جميع منازل السَّالكين، وعوام المسلمين لا يعرفون منه إلَّا مقام الصِّدق في الأقوال، ولكنَّ مفهومه عند الصُّوفيَّة عامٌّ يشمل صدق القلب، وصدق الأفعال والأحوال، ونستطيع أن نعرِّفه أنَّه استواء السِّر والعلانية، والظَّاهر والباطن، ومقام الصِّديقيَّة درجات بلغ أقصاها سيِّدنا أبو بكر: ﴿وَالَّذِي جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ﴾ [الزمر: ٣٣] وفي الحديث جعل النَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم الصِّدق مفتاح الصِّدِيقيَّة: ﴿وإنَّ الرَّجل ليصدق حتَّى يكتب عند الله صدِّيقًا».

والافتقار)(١)، على وعن سيدي أبي يزيد المقربين في مقام القربة، وقربنا بهما إليهما ومعهما انتماء لجنابهما الشريف.

تلك هي أبرز مقامات الشيخ الأكبر، وذلك هو مركزه الشامخ في الولاية، لنتطلع إليه من بعيد وهو يحتل قمة التصوف والتحقق وأنى لنا الرؤية؟!

هل نسينا أن البصر أعجز من أن يحدق في الشمس الصغرى - شمس الدنيا؟

وأنَّ البصيرة أعجز من أن تحدق في الشمس الكبرى - شمس الولاية؟ وهل لدينا من القدرة ما نخترق به تلك الحجب وهذا البون الشاسع ما بين السماء والأرض؟ في التعرف عذرا يا شمس الولاية فإنَّما نحن عاشقون لضيائك، فلتسمح لنا في أن نتعرف إليك في أعلى عليائك.

نعود إلى رحلتنا مع الشيخ الأكبر عبر مسافات التاريخ فنذكر أنه أقام في إشبيلية فيما بين عامي ٥٦٨-٥٩هم، وخلال هذه العشرين عامًا -أو تقول: ٣٠ عامًا منذ ولادته- صعد الشيخ إلى القمة وتربع عليها، كما أنّه خلال هذه الفترة قام بعدة سياحات داخل بلاد المغرب، زار خلالها عديدًا من المدن والبلدان؛ مثل: مورور والزهراء وقرطبة وتونس وفاس وسنبلة وغرناطة، وكلها سياحات صوفية التقى فيها بشيوخه وحظى بأحواله ومقاماته.

### الرّحلة الثَّانية من سياحة الإمام إلى مصر والحجاز والعراق:

ثم في سنة ٥٨٩هـ -وفي رواية: (٦٢٠-٥٩٧) = كان عمره ٣٦ سنة - ارتحل إلى بلاد المشرق حاجًّا إلى بيت الله الحرام  $(110)^{(1)}$ .

<sup>(&#</sup>x27;) لا يصل أحد إلى الله إلّا بمقام الذلة والافتقار، فانظر ماذا اختار النَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم لّا خيّره الله بين أن يكون نبيًّا مَلِكًا أو نبيًّا عبدًا؟ اختار نبيًّا عبدًا.

وفي مكة التقى بالشيخ أبي شجاع (٢) أمام مقام سيدنا إبراهيم على نبينا وعليه الصلاة والسلام، وبني الشيخ الأكبر بابنته (٣) الصوفية الصالحة.

وفي مكة أيضًا ألف سيدي محيي الدين ديوانه الشعري (ترجمان الأشواق)<sup>(٤)</sup> الذي يعد آية في الشعر الرمزي والذوق الصوفي الرفيع؛ كما ألف أعظم موسوعة

(۱) ارتحل الشيخ الأكبر إلى المشرق يؤكد لنا على عظمة المشرق الرُّحية؛ لأنَّ الغرب قد غرق في أوحال المادة والتَّرف والعنف (صراعات سياسيَّة ضد القوى الأوربية الآتية من الشَّهال مهددة الوجود العربي بالأندلس) ونسي رسالته الحضارية التي أتى بها علماؤه، رحل إلى المشرق ليغذِّي ينابيع التَّصوُّف التي خرج منها الإمام السَّهروردي في القرن الثاني عشر الميلادي (ت١٩١١م) والإمام أبو يزيد البسطامي (ت٢٦٦هـ)، وفريد الدِّين العطار النَّيسابوري (ت١٢١٠) الذي حمل جلال الدِّين الرُّومي بين يديه حين كان طفلًا وتنبَّأ له بمستقبل صوفي كبير، والتقى بالإمام الشَّيخ الأكبر في بلاد الأناضول، وهذه حقيقة: حين وطأت قدماه تراب دمشق حوَّلته ذهبًا، وحين ترك رفاته فيها ترك بركته على هذه المدينة المقدَّسة.

- (١) شيخ إيراني، وقور جليل، من أهل العقل، والعِلم، والخُلق، والصَّلاح.
- (r) اسمها نظام، كان فيها من الميزات الرُّوحية الحظ الأوفر، ونقلوا أنَّها أسهمت معه في تصفية حياته الرُّوحية، وتعلَّم منها مذهب العاشقين.
- (١) خصَّصه لمدح نظام التي عرفها في مكة سنة ٥٩٨ عندما قدم إليها لأوَّل مرَّة من المغرب.

صوفية في الإسلام وهي (الفتوحات المكية) وتقع في أربعة مجلدات عظيمة (طبعت في تسعة مجلدات) تشتمل على خمس مئة وستين بابًا<sup>(۱)</sup>، وهي مقسمة ستة أقسام: أولها: في المعارف. عقد فيه أبوابًا: في معرفة الرُّوح، في معرفة مراتب الحروف، في معرفة الحركات، في معرفة بدء الخلق، في معرفة الأرض، في معرفة الأرواح النارية، في معرفة دورة الملك، في معرفة الأقطاب، عقد له عدَّة أبواب...

وثانيها: المعاملات؛ الأخلاق والسُّلوك.

وثالثها: في الأحوال، (الباب ١٩٠): معرفة المسافر إلى الله والسَّفر والحال وأسراره.

ورابعها: في المنازل(٢).

وخامسها: في المنازلات (٣).

وسادسها: في المقامات<sup>(٤)</sup>، وهو من سرِّ قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ...﴾ [الشورى: ٥١] وهو من الحضرة المحمَّديَّة.

(۱) أصلها رسالة سمَّاها: «الفتح المكِّي» -ما فتح الله عليه من أفكار في مكَّة - ثم أكملها إلى أكثر من ٤٠٠٠ صفحة، وقرأه الشَّيخ الهاشمي على طلابه، وشيخنا الشَّاغوري قرأه علينا، ووصل إلى المجلد الثَّاني ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) منازل القمر الثمانية والعشرين، وكما تتفاضل المنازل الجسمانية كذلك تتفاضل المنازل الرُّوحيَّة، وما تحتويه من أمهات العلوم، وهو (الباب ٣٣٠).

<sup>(</sup>٢) (الباب ٣٨٤): المنازلات الخطابية القرآنية، فيها شرعه الله قولًا وفعلًا.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) أقطاب-أوتاد-أبدال-عارفين، موزعة على ٥٦٠ فصلًا، أحدث طبعاتها ٨ مجلدات كبار، وأقدم طبعة في أربعة مجلدات طبعها الأمير عبد القادر الجزائري، وأحسن

ومن عظمة الكتاب أنَّ فهرسته بلغت ٦١ صفحة.

ومن أراد أن يقف على مكانة الشيخ الأكبر في علوم القوم وأذواقهم ويطلع على قمة الذوق الروحي والعلم اللدني<sup>(۱)</sup> ويَعْرِفَ منزلة هذا الإمام في الاطلاع على الأسرار الإلهية؛ فليطالع كتاب «الفتوحات المكية» الذي يؤكد لنا أن سيدي محيي الدين هو ترجمان الصوفية الأكبر بحق، وحسبنا شهادة سيدي عبد الوهاب الشعراني لهذا الكتاب<sup>(۱)</sup> إذ يقول:

(طالعتُ من كتب القوم ما لا أحصيه وما وجدت كتبًا أجمع لكلام أهل الطريق من كتاب «الفتوحات المكية»...).

ثم يقول الإمام الشعراني بعد أن أشار لما تضمنه كتاب «الفتوحات» من معارف: (وقد أشرنا لنحو ثلاثة آلاف علم منها في كتابنا المسمى «تنبيه الأغبياء على قطرة من بحر علوم الأولياء» فإن علوم الشيخ كلها مبنية على الكشف والتعريف، ومطهَّرة من الشك والتحريف) (٣) اه

نسخة نشرت عنه محقَّقة ومعتمدة في الدِّراسات الجامعية نشر د.عثمان يحيى، وتعدُّ طبعة نادرة، نشرتها دار الكتب العِلمية، سنة ٢٠٠٦، في ٤٠٠٠ صفحة، وزنها ٥-٦كغ.

- (١) يقول فيه الإمام ابن عربي: واعلم أنَّ جميع ما أتكلم فيه في مجالسي وتصانيفي إنَّما هو من حضرة القرآن وخزائنه؛ فإنِّ أعطيت مفاتيح الفهم فيه والإمداد منه.
- (') الإمام الشّعراني (ت٩٧٣هـ) اختصر كتاب «الفتوحات»، وسمَّاه «لواقح الأنوار القدسيَّة»، ثمَّ لِخَصه ثانيًا وسمَّاه «الكبريت الأحمر»، ولم يخرج عن ترتيب الشَّيخ على ١٩٥٥ بابًا.
- (<sup>r</sup>) سأذكر لكم بعد قليل كيف دسَّ أعداؤه في كتبه ضلالات كُشفت عن طريق مقابلة المخطوطات.

هذا عن كتاب «الفتوحات» وهو أحد مصنفات الشيخ التي بلغت خمس مئة كتاب كما يقول صاحب «البرهان الأزهر»: (وقد بلغت مصنفات الشيخ زهاء خمس مئة وإنه ليتمثل بما بين العامة).

ولقد نشر الأستاذ كوركيس عواد إحصاء المؤلفات الخمس مئة للشيخ الأكبر في مقالات نشرها بمجلة المجمع العلمي بدمشق، وذكر الإمام الشعراني في «اليواقيت» أن الشيخ مجد الدين الفيروزابادي قال: (وقد رأيت إجازة بخط الشيخ – محيي الدين – كتبها للملك الظاهر بيبرس صاحب حلب، ورأيت في آخرها: وأجزت له أيضًا أن يروي عني جميع مؤلفاتي ومن جملتها كذا وكذا حتى عد نيفًا وأربع مئة مؤلف؛ منها «تفسيره الكبير» في خمسة وتسعين مجلدًا وصل فيه إلى قوله تعالى: ﴿وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنًّا عِلْمًا ﴾ [الكهف: ٦٥] فاصطفاه لحضرته..) أي: توفي بعدها الإمام.

### الحلول والاتحاد:

والآن نتكلم على القضية الأخيرة التي اتهم بها سيّدنا ابن عربي زورًا وبمتانًا لعبارات وجدوها في كتبه، دسّها الزنادقة كما دسُّوا على سيّدنا أبي يزيد البسطامي، والإمام الجيلاني، وابن الفارض؛ ليشوهوا حقيقة الولاية عندهم، وانقسم العلماء بناء على تلك العبارات قسمين:

القسم الأوَّل: تسرعوا وأطلقوا ألفاظ الكفر على الإمام ابن عربي.

والقسم الثّاني: كانوا منصفين، وقالوا: إنَّ من يقول هذه العبارات زنديق أو كافر، ولم يتَّهموا الإمام ابن عربي كما فعل القسم الأوَّل، بل حكموا على الكلمة أغًا مكفِّرة.

والذي عرَّفنا أنَّ هذه العبارات مسدوسة على الإمام ابن عربي شيئان:

الأوَّل: وجود عبارات مناقضة لهذه العبارات المدسوسة في ثنايا كتبه تدلنا دلالة واضحة على أنَّ هناك يدًا عبثت بالكتاب حتى اختلفت عباراته وتناقضت.

الثَّاني: عدم وجود هذه العبارات في المخطوطة التي كتبها الإمام بخط يده. فما هذه التَّشويهات التي اتهم بها الإمام؟، إنَّها القول بالحلول والاتحاد.

وقبل الدِّفاع وإظهار حقيقة الأمر دعونا نعرِّف هذين الكلمتين العلمان المُصطلحين ونبين من أين أتيا؟.

الحلول والاتحاد مصطلحان بوذيان هنديان من الوثنيات اليونانية واليهودية.

(الحلول): أن يحلَّ شيء في آخر؛ كحلول ماء الورد في الورد، أو حلول الماء في الكوز.

ويريدون به حلول الله عزَّ وجلَّ في بعض مخلوقاته، ويعبِّرون عن ذلك بقولهم: حلول اللاهوت (الإله الخالق) بالناسوت (المخلوق)؛ كاعتقاد بعض الفِرق الضَّالة أنَّ الله عزَّ وجلَّ حلَّ في علي بن أبي طالب، وفي ذريته من الإمام الحسين ومن بعده.

وقد ادعى ذلك الحاكمُ بأمر إبليس الفاطمي، قال: إنَّ دوره قد جاء ليحلَّ فيه الإله، فادعى الألوهية، وحمل بعض النَّاس على عبادته، وقام ابنه بعد وفاته فكذبه وفضح كفره.

و(الاتحاد): معناه كون الشَّيئين شيئًا واحدًا، واختلاطهما حتَّى يصيرا شيئًا واحدًا.

ويريدون به اتحاد الله بمخلوقاته؛ أي: أنَّ وجود الكائنات هو عين وجود الله، ومعناه: القول بوحدة الوجود باعتقاد كون الوجود هو عين وجود الله، يقولون: اللاهوت اتحد بالناسوت فصارا شيئًا واحدًا.

فصار عندنا مصطلحان: حلول واتحاد، وكالاهما كفر من وثنيات الهند واليونان واليهود. (وحدة الوجود): أن تجعل الله والخلق شيئًا واحدًا، الإنسان والإله في مرتبة واحدة.

فعلى هذه الفرية يتَّهمون ابن عربي أنَّه يقول: ليس هناك خالق ولا مخلوق، فكل ما يراه الإنسان هو الخالق في صور متعدِّدة: الجبل، والشَّجر، والدَّواب، والرَّجل، والمرأة، كلُّهم عنده صور لله، ونقلوا عنه ألفاظًا لا يقولها مسلم.

وعلى هذه الفرية من عبد فرعون ناجٍ، ومن عبد العجل ناجٍ، ومن عبد عيسى ناج، فلا حساب ولا عقاب عليه.

وحدة الوجود تعني: أنَّ كلَّ هذا العالَم بما فيه هو أجزاء من الله تعالى، حتَّى إن أحدهم يقول: أنا الله وأنتَ الله، وقد حُكِم على الحلَّاج بالإعدام يوم أن قال: ما في الجُبَّة إلَّا الله.

والحلول: أن يحلَّ الله في قلوب عباده وأجسادهم، والعقيدتان كفريتان.

والذي زاد الطين بِلَّة أن يقوم أحد شيوخ الطرق اليشرطية فيفتري على الشَّيخ الأكبر أنَّه قاله.

هذا الشَّيخ اليشرطي ألَّف كتابًا سماه: «الإلهامات الإلهية على الوظيفة اليشرطية»، ونصُّ عبارته: (قال سيِّدي محيي الدِّين بن عربي في كتابه «شرح الوصايا اليوسفية»: يجب على المريد أن يعتقد في شيخه أنَّه المتحكم في موته وحياته، وأنَّ الله تجلى في صورته)، وهذا ليس من دِين الله، وهو مناف للتَّوحيد، مدسوس على ابن عربي، غرَّ هذا الجاهل اليشرطي، ولم يحتكم إلى الشَّرع في عبارته.

ومن المدسوس على الشَّيخ الأكبر ما نقل في «الفتوحات»: (إنَّ عذاب الكفار في النَّار ينقلب عذوبة، فيتلذذون به بعد انقضاء مدَّة الآلام)، فهو أمر مبني على الكشف، وليس إلهام الوحي من أسباب العِلم القطعي، فهو ليس بحجَّة كما ذكر النَّسفي، والمنام أقل شأنًا، وقد قال الإمام الجنيد: (ربما تخطر لي النكتة من نكت

القوم، فلا أقبلها إلَّا بشاهدي عدل من الكتاب والسُّنَّة)، والنُّكتة هي الوارد أو الإلهام.

والسؤال المهم الذي يسأل: هل في كتابات ابن عربي ما يكذب هذه الفرية الكفريَّة؟

والجواب: الإمام ابن عربي له أكثر من تصريح في «الفتوحات المكِّيَّة» بكفر من يقول بالحلول والاتحاد، وهؤلاء المكفِّرون ما قرؤوا كتبه ليكتشفوا زيف ما نقل عليه، بل كانوا كحاطب ليل ينقلون كلَّ ما يقال لهم، و «كَفَى بِالْمَرْءِ إِثْمًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ».

في (باب الأسرار) من «الفتوحات» قال: (من قال بالحلول؛ فهو معلول، فإن القول بالحلول مرض لا يزول، وما قال بالاتحاد إلَّا أهل الإلحاد؛ كما أنَّ القائل بالحلول من أهل الجهل والفضول).

وقد صرَّح العلماء الذين قرأوا كتب ابن عربي بأنَّ هذه النقولات مدسوسة على الشَّيخ بعد مقابلتها بالمخطوط؛ منهم الإمام الشِّعراني، وشهادة الإمام الشَّعراني، مهمَّة؛ لأنَّه قرأ كتبه واختصر بعضها، وقد قال: (وليُحذر من مطالعة كتب الشَّيخ عيي الدِّين بن العربي؛ لما فيها من الكلام المدسوس على الشَّيخ لا سيما في «الفصوص» و «الفتوحات»)، بل قال أحد فقهاء الحنفية: (تيقَّنًا أن اليهود دسُّوا عليه)، وكذا قاله الإمام أبو الهدى الصَّيادي شيخ السَّلفية العثمانيَّة.

إِنَّ الإمام الشَّعراني اختصر كتاب «الفتوحات» في كتابه «الأنوار القدسية»، وقد قدَّم لنا تقريرًا مهمًّا يفيدنا في قضيتنا اليوم، قال فيه: (وقد توقفتُ حال الاختصار في مواضع كثيرة منه، لم يظهر لي موافقتُها لما عليه أهل السُّنَّة والجماعة،

فحذفتها من هذا المختصر، وربَّا سهوت، فتتبعت ما في الكتاب كما وقع للبيضاوي مع الرَّمُخشري، ثمَّ لم أزل كذلك أظنُّ أنَّ المواضع التي حذفت ثابتة عن الشَّيخ محيي الدِّين حتَّى قدم علينا الأخ العالم المدني المتوفى سنة ٥٥هم، فذاكرته في ذلك، فأخرج إليَّ نسخة من «الفتوحات» التي قابلها على النُّسخة التي عليها خط الشَّيخ محيي الدِّين نفسه بقونية، فلم أرَ فيها شيئًا من النُسخة التي دسُّوا على الشَّيخ فيها ما يخالف عقائد أهل السُّنَة والجماعة كما وقع له ذلك في كتاب «الفصوص» وغيره)، هذه الشَّهادة من أهم شهادات تبرئة الإمام.

واسمعوا ماذا يقول الشَّيخ الأكبر نفْسه في (الباب التَّاسع والتِّسعين والمئة) من «الفتوحات» يقول: (القديم لا يكون قط محلَّا للحوادث، ولا يكون حالًّا في المحدِث)، فمن المحال أن يتحد الله في خَلقه، أو يحلَّ في خَلقه؛ لاستحالة اشتراك صفات القديم مع صفات المحدِث.

مقام الواحد يتعالى أن يحلَّ فيه شيء، أو يحلَّ هو في شيء، أو يتحد في شيء، ثم قال: (الرَّبُّ لا يجتمع مع عبده في مرتبة واحدة أبدًا).

فهذه عدَّة شهادات، وكلُّ من يتهم ابن عربي هو متجنِّ عليه، يكذب عليه وعلى الأمَّة الإسلامية، وإن ابن عربي بريء من هاتين الكفريتين براءة الذئب من دم ابن يعقوب.

ثمَّ اعلموا أنَّه لم يقل أحد من الصُّوفية إطلاقًا بوحدة الوجود، بل هذا من عند الفلاسفة المستشرقين، وليس من عند المسلمين، والإمام اليافي في «ديوانه» يقول: جلَّ عن حلول وعن اتحاد وعن العقول في فهم المراد والصُّوفيَّة كلُّهم على هذه العقيدة، فلا تنسبوا لنا ما أنكرناه.

المسلمون عندهم وحدة الشُّهود؛ وهي ألَّا يشهدوا غير الله خالقًا ورازقًا، فهو الممد لكل الممكنات بالوجود.

والصُّوفي يكون في حال شهود لله، فيقول: لا أرى شيئًا غير الله، فتلك حال من الفناء.

ابن عجيبة يقول: (إنَّ الفناء هو أن تبدو لك العظمة فتنسيك كلَّ شيء، وتغيبك عن كل شيء سوى الواحد الذي ليس كمثله شيء)، وليس معه شيء، أو تقول: هو شهود حق بلا حَلق، يعني: ألَّا تشهد إلَّا الله خالقًا، ورازقًا، وشافيًا، ومُدَّا، تفنى به، وتنجذب إلى حضرته.

الصُّوفي لم يُثبت مع الله شيئًا؛ يعني: الوجود بحقٍ هو لله تعالى وحدَه، تقول في العقيدة: الله واجب الوجود، وما سواه مفقود، وليس للحَلق إلَّا وجود اعتباري؛ لذلك يمكن القول: لا وجود إلَّا للحقِّ تعالى وحدَه، هو القائل: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ لذلك يمكن القول: لا وجود إلَّا للحقِّ تعالى وحدة الشُّهود، وهي عقيدة صحيحة، إلَّا وَجْهَهُ [القصص: ٨٨] وهذا يعني: وحدة الشُّهود، وهي عقيدة صحيحة، فعندما تقول: (أشهد أن لا إله إلَّا الله) فقولك هذا قريب جدًّا من قول الصُّوفي: لا أرى شيئًا غير الله.

ولذلك كان الإسلام هو وعي هذه العلاقة القائمة على أساس أن لا وجود لغير الحقِّ إلَّا بالحقِّ، وهو ما يعبّر عنه قول الصُّوفي: (لا أرى شيئًا إلَّا وأرى الله فيه)، ماذا تقول السَّيدة رابعة؟:

### وما شربت لذيذ الماء من ظمأ إلَّا وجدت خيالًا منك في الكأس

أعرف أن هذه النقمة منك... هذه وحدة الشُّهود.

كلُّ هذا الكون سيفني ولا يبقى إلَّا الله تعالى، فالوجود الحقيقي له تعالى، وهذه العقيدة تبناها الإمام الغزالي والإمام الجيلاني، وهي درجة الصِّدِيقية؛ أن يفني بالكليَّة

عن نفسه وأحواله؛ أعني: أنَّه ينساها، فلا يبقى له التفات إليها، فيسمع بالله، وفي الله، ومن الله.

سأعبِر لكم عن وحدة الشُّهود تعبيرًا تعرفونه جميعًا، انظروا إلى حال النِّسوة اللاتي قطعن أيديهن في مشاهدة جمال يوسف حتَّى العشق، وسقط إحساسهن من شدة شهود جمال سيِّدنا يوسف، حتَّى نسين كلّ شيء وغبن عن وعيهنَّ حال وحدة الشُّهود، وأشد من حال هؤلاء النسوة من يفني عن نفسه وعن الخَلق، ويبقى بالله وحدَه.

ولكن أعداء الصوفية رفعوا ألوية التشهير بسيدي محيي الدين؛ للدس عليه من جهة ولعلو أذواقه وإغلاق عباراته وتأبيّها على مدارك غير الخاصة من جهة أخرى، ولم وقع الإنكار على الشيخ قيض الله له من يرد عنه، فقد صنف الإمام جلال الدين السيوطي كتابًا يرد فيه على المنكرين على الشيخ الأكبر، وسمَّاه: (تنبيه الغبي في تبرئة ابن العربي) وشهد له أئمة العام والولاية بفضله وسمو منزلته في معاريج التحقيق، وحسبنا أن نعلم أن الذي سماه بالشيخ الأكبر ولقبه بسلطان العارفين إنما هو القطب أبو كدسين المغربي؛ كما ذكره الإمام الشعراني في «طبقاته»: هو سيدي مصطفى البكري في «السيوف الحداد».

وناهيك بشهادة الإمام فخر الدين الرازي الذي كان يقول: (كان الشيخ محيي الدين وليًّا عظيمًا).

وبالإمام السهروري الذي كان يقول عن سيدي محيي الدين: (إنه بحر الرقائق) وقد التقى به في العراق عندما رحل إليها سنة ١٢١١م في اجتماع صامت لم يتكلما بكلمة، وحين افترقا قال عنه السهروردي: إنَّه بحر الحقائق، وقال هو عن السهروردي: مملوء سُنَّةً من الرَّأس إلى قدمه.

ثمَّ زار عددًا من المدن، وأخيرًا ألقى عصاه في دمشق سنة (١٢٢٣) وقضى السَّنوات السَّبع عشرة الأخيرة من عمره في سلام وطمأنينة وإنتاج غزير.

وهذا هو سلطان العلماء سيدي عز الدين بن عبد السلام يشهد للشيخ الأكبر كما روى الإمام الشعراني في «طبقاته» قائلًا: (وكان الشيخ عز الدين بن عبد السلام شيخ مصر المحروسة يحط عليه –أي: على سيدي محيي الدين – كثيرًا، فلما صحب الشيخ أبا الحسن الشاذلي وعرف أحوال القوم؛ صار يترجمه بالولاية والعرفان والقطبيانية).

وفي «اليواقيت والجواهر» يقول الإمام الشعراني: (وممن أثنى عليه -أي: الشيخ الأكبر - من مشايخنا مُحَد المغربي الشاذلي شيخ الإمام جلال السيوطي، وترجمه بأنه مربي العارفين؛ كما أن الجنيد مربي المريدين، وقال: إن الشيخ محيي الدين روح التنزلات والإمداد، وألف الوجود وعين الشهود وهاء المشهود الناهج منهاج النبي العربي).

وأما عن كرامات الشيخ الأكبر فهذه كرامة نسوقها للمنكرين على سيدي محيي الدين خاصة ولأعداء التصوف عامة، يقول سيدي عبد الوهاب الشعراني في «الطبقات»: (وأخبرني أخي الشيخ الصالح أحمد الحلبي: أنه كان له بيتٌ يشرف على ضريح الشيخ محيي الدين، فجاء شخص من المنكرين بعد صلاة العشاء بنار يريد أن يحرق تابوت الشيخ، فخسف به دون القبر بتسعة أذرع، فغاب في الأرض وأنا أنظر، ففقده أهله من تلك الليلة، فأخبرتهم بالقصة فجاؤوا وحفروا فوجدوا رأسه، فكلما حفروا نزل وغار في الأرض إلى أن عجزوا وردموا عليه التراب).

وقد ذكر شيخ شيخنا سيدي أحمد ضياء الدين النقشبندي في «جامع الأصول» أن الشيخ محيي الدين صاحب طريقة بالاستدلال لدى أهل الحقائق كبقية الطريق، وقد انتهت إلى سيدي أحمد ضياء الدين بجانب النقشبندية طريقة

الشيخ الأكبر عن طريق شيخه سيدي أحمد بن سليمان الطرابلسي، ولقنها هو لمولانا الإمام العارف سيدي الشيخ جودة إبراهيم؛ لتغمر أنوارها الوجود في هذا العصر كما غمرته دائمًا من قبل.

وبعد: فما ذكرت عن مولاي الشيخ الأكبر إلا بعض قطرة من سناهُ، فبحق النور المحمدي أسالك يا سيدي محيي الدين يا سلطان العارفين أن تفيض علينا من أنوارك وأن تلحقنا بركابك، رضي الله عنك في زمرة المحمديين.

بقي الإمام ابن العربي في دمشق من (١٢٢٣-١٢٤٥م) وكان أميرها أحد تلاميذه، والتقى بها بشيوخ كثر منهم الإمام جلال الدّين الرُّومي، وكان مجلسه في دمشق عامرًا بالعلماء والفقه والعِلم، وكان واحدًا من أعلامها حتى وفاته ٢٨ ربيع ثان، عام ٦٣٨هـ - ١٢٤٠م، ودفن في سفح جبل قاسيون جبل الأنبياء.

وقام السلطان سليم العثماني بعمل مقام له ومسجد بجوار قبره الشريف، وما زال قبره معلمًا من معالم دمشق القديمة.

#### المصادر:

كتاب «الولاية المحمدية في مناقب أعلام الصوفية»، للأستاذ الدكتور جودة مُحَّد أبو اليزيد المهدي، ص٥٩ - ص٤٧٤.

- «الخيال الخلاق في تصوُّف ابن عربي» هنري كوربان.
- «تنبيه الغبي بتبرئة ابن عربي» جلال الدِّين السُّيوطي.
  - «الاغتباط بمعالجة ابن الخياط» الفيروزأبادي.
- «الرَّد على المعترضين على الشَّيخ محيى الدِّين » الفيروزأبادي.
- «الرَّد المتين على منتقص العارف محيي الدِّين» الإمام عبد الغني النَّابلسي.
  - «الكبريت الأحمر في بيان علوم الشَّيخ الأكبر» عبد الوهَّاب الشّعراني.
  - «القول المبين في الرَّد عن الشَّيخ محيى الدِّين» عبد الوهَّاب الشَّعراني.

- «الفتح المبين في ردِّ المعترض على الشَّيخ محيى الدِّين» عمر العطَّار.
  - -«لبس الخرقة» لابن عربي.
- «الرِّقة المدهشة في لبس الخرقة الصُّوفيَّة» لأبي المحاسن القاوقجي الطَّرابلسي الشَّامي.
- «السفينة العراقية في لباس الخرقة الصُّوفيَّة» لمحمَّد بن عراق الدِّمشقي (ت٩٣٣هـ).
- «البرقة المشيقة في ذكر الخرقة الأنيقة» لعلي بن أبي بكر السَّقَّاف (ت٥٩٨هـ).
- «الفتوحات القدسيَّة في الخرقة العَيدروسية» لعبد القادر بن الشَّيخ العيدروس (ت٨٠٨هـ).

# ( 797 )

# سيدنا الإ<sub>ن</sub>هام أحمد الرفاعيُّ الفقيه الشافهيُّ الأشهريُّ الصوفيُّ شيخ الطريقة الرفاعية (۵۱۲ ـ ۵۷۸) هـ

الملقب بالبي العِلْمين واشيخ الطرائق والشيخ الكبير والستاذ الجماعة، والله تنتسب الطريقة الرفاعية من الصوفية، وهو أحد أقطاب الصوفية المشهورين.

ولقّب بشيخ العرجا؛ امرأة كانت حدباء عرجاء كبرت ولا شَعْر لها؛ لعاهة فيها؛ وصارت النّساء يستهزئن بها، فقدم الإمام الرفاعي على أهلها ، فبكت أمامه، وقالت: أنت شيخي وشيخ والدتي وذخري، أشكو إليك ما أنا فيه؛ لعل الله ببركتك وقرابتك من رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يعافيني، فأخذته الشّفقة عليها، وبكى لحالها، ثمّ دعاها، فدنت منه، فمسح بيده على خمارها وظهرها، فنبت شعرها، وذهب احديدابها، وتقوّمت رجلاها؛ ولذلك سمّى شيخ العُرَيجاء.

#### نسبه ومولده:

هو السيد أبو العباس أحمد بن علي بن يحيى (نقيب البصرة المهاجر من المغرب إلى البصرة) ابن ثابت بن الحازم علي أبي الفوارس ابن أحمد المرتضى بن علي بن الحسن الأصغر المعروف برفاعة ابن مهدي المكي أبي رفاعة ابن أبي القاسم مُجَّد بن الحسن القاسم المكنى بأبي موسى ابن الحسين عبد الرحمن لقبه الرضي المحدث ابن أحمد الصالح الأكبر ابن موسى الثاني بن إبراهيم المرتضى بن موسى الكاظم بن

جعفر الصادق بن مُحَّد الباقر بن زين العابدين علي الأصغر بن الحسين بن علي بن أبي طالب<sup>(۱)</sup>.

قدم به والده من المغرب إلى العراق، وسكن قرية أم عبيدة، وتزوج من فاطمة أخت القطب الشَّيخ منصور البطاحي الزَّاهد، ورزق منها أولادًا أعظمهم الإمام أحمد الرِّفاعي.

ولد الإمام أحمد الرفاعي في ١٥ رجب سنة ١٥ هـ في العراق في قرية حسن بالبطائح (والبطائح عدة قرى مجتمعة في وسط الماء بين واسط والبصرة) وفي السابعة من عمره توفي أبوه في بغداد، فكفله خاله الشيخ الزاهد منصور البطائحي (دفين بلد روز -العراق) وهو الذي رباه تربية دينية، وعنه تلقّى عِلم التَّصوُّف، وهو أوَّل شيخ للإمام الرِّفاعي في سلسلة الشُّيوخ الرِّفاعية، وهي سلسلة تتضمن ١٥ إمامًا تنتهى بأمير المؤمنين سيّدنا على في المراح المر

وكان الإمام الرَّافعي معاصر الإمام النَّووي في القرن السَّابع الهجري ينقل عن:

١ - شيخه عمر الفاروقي.

٢- الشَّيخ بدر الأنصاري.

٣- الشَّيخ الإمام منصور البطائحي الرَّبَّانيّ.

<sup>(</sup>۱) ذكر نسبه الشَّريف مجموعة من الأكابر؛ منهم: برهان الدِّين علي الحلبي القاهري صاحب «السِّيرة النَّبويَّة»، والحافظ الزبيدي، والشَّيخ عبد العزيز الدريني، والشَّريف النَّسابة شرف الدِّين محمَّد بن عبد الله الحسيني في «مشكاة الأنوار»، والنَّسابة ابن الأعرج الحسيني في «بحر الأنساب»، والنَّسابة ابن ميمون نظام الدِّين الواسطي في مشجَّرة، والعلامة محمَّد الموصلي وغيرهم...

قال: (رأيت النّبي صلّى الله عليه وسلّم قبل ولادة ابن أختي الشّيخ أحمد الرّفاعي بأربعين يومًا في الرُّؤيا، فقال لي: يا منصور! أبشرك أن الله يعطي أختك بعد أربعين يومًا ولدًا يكون اسمه أحمد الرّفاعي، مثلما أنا رأس الأنبياء كذلك هو رأس الأولياء، وحين يكبر تأخذه إلى الشّيخ علي القارئ الواسطي، وأعطه له كي يربيه؛ لأنّ ذلك الرَّجل عزيز عند الله ولا تغفل عنه، فقال: الأمر أمركم يا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم).

نشأ الإمام أحمد الرفاعي منذ طفولته نشأة علمية، وأخذ في الانكباب على العلوم الشرعية، فقد درس القرآن العظيم وترتيله على الشيخ عبد السميع الحربوني في قريته وله من العمر سبع سنين، وانتقل مع خاله ووالدته وإخوته إلى بلدة "نمر دفلي" من قرى واسط في العراق، وأدخله خاله على الإمام الفقيه الشيخ أبي الفضل على الواسطي<sup>(۱)</sup> وكان مقرئًا ومحدثًا وواعظًا عالي الشأن، فتولى أمر الإمام وقام بتربيته

و تأديبه.....

<sup>(</sup>۱) أبو الفضل هذا أخذ عن الإمام أبي بكر الشّبلي تلميذ الشّيخ أبي بكر الشّبلي، والشّبلي تلميذ الإمام الجنيد، والجنيد أخذ عن خاله السّري السّقطي، عن معروف الكرخي، عن داود الطائي عن حبيب العجمي، عن الحسن البصري، عن الإمام سيّدنا علي، هذا نسب الطّريقة العالي، فصار عند الإمام الرفاعي نسبان للطّريقة، ولبس الخرقة الأول عن خاله الشّيخ منصور البطائحي، والنّسب الثّاني طريق آل البيت من طريق معروف الكرخي عن علي الرّضا، عن موسى الكاظم، عن جعفر الصّادق، عن محمّد الباقر، عن على زين العابدين، عن سيّدنا الحسين، عن سيّدنا على.

وتعليمه (١)، فجدَّ السيد أحمد الرفاعي في الدرس والتحصيل للعلوم الشرعية حتى برع في العلوم النقلية والعقلية، وأحرز قصب السبق على أقرانه.

كذلك يجب أن نعلم هنا أن الإمام كان عالمًا قبل أن يبلغ رتبة التَّصوُّف؛ لأنَّ أعداء التَّصوُّف يتهموننا بالجهل في ديننا، وهذا خطأ بيِّن.

كان الإمام أحمد الرفاعي يلازم دروس العلم ومجالس العلماء، فقد كان يلازم درس خاله الشيخ أبي بكر سلطان علماء زمانه، كما كان يتردد على حلقة خاله الشيخ منصور البطائحي، وتلقى بعض العلوم على الشيخ عبد الملك الحربوني، وحفظ عنه كتاب "التنبيه" في الفقه الشافعي للإمام أبي إسحاق الشيرازي، وقام بشرحه شرحًا عظيمًا، وأمضى أوقاته في تحصيل العلوم الشرعية على أنواعها، وشمَّر للطاعة وجَدَّ في العبادة حتى صار عالما وفقيهًا شافعيًّا وعالما ربانيًّا رجع مشايخه إليه وتأدب مؤدبوه بين يديه.

وحتَّى قيل: إنَّه انتهت إليه الرِّئاسة في علوم الشَّريعة والحقيقة وفنون القوم، وانعقد عليه إجماع الطَّوائف، واعترف رجال وقته بعلو قدمه، ورفعة مرتبته، ووراثته للنَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم.

<sup>(</sup>۱) مرَّ على جماعة من الأولياء في صغره، فنظروا إليه وهو يجمع الحطب، فقال أحدهم: لا إله إلَّا الله محمَّد رسول الله، ظهرت هذه الشَّجرة المباركة، فقال الثَّاني: عمَّا قليل يكثر ثمرها ويشرق قمرها، فقال الثَّالث: عمَّا قليل يرى النَّاس منها العجب ويكثر نحوها الطَّلب، فقال الرَّابع: عن قليل يعلو شأنها ويظهر برهانها، وصدقت فراسة الأولياء وتحقَّقت بشاراتهم.

وكان الشيخ الجليل أبو الفضل علي محدث واسط وشيخها قد أجاز الإمام أحمد الرفاعي وهو في العشرين من عمره إجازة عامة بكل علوم الشريعة والطريقة وأعظم شأنه ولقبه بـ أبي العِلْمين؛ أي: عالِم الظاهر والباطن.

وفي الثامن والعشرين من عمر الإمام أحمد الرفاعي الكبير عهد إليه خاله منصور بمشيخة المشايخ ومشيخة الأروقة المنسوبة إليه، وأمره بالإقامة في أم عبيدة برواق جده لأمه الشيخ يحيى النجاري والد الشيخ منصور الذي تولى كفالته العلمية وتعليمه منذ طفولته، وهناك دراسات أكاديمية تؤكد أنه التقى بالشيخ الإمام عبد القادر الجيلاني وأخذ عنه وكانا على اتصال وتنسيق عال، وخاصة بعد تقبيل يد المصطفى صلَّى الله عليه وسلَّم؛ إذ كان الإمام الجيلاني حاضرًا فيها سنة ٥٥٥ه.

#### المصادر:

«وفيات الأعيان» ١٧١/١

«الوافي بالوفيات» ۲۱۹/۷

«سير» الذهبي ۲۱/۷۷

«الكامل في التاريخ» ٢/١١ ٤٩٢/

«العبر» ٤/٣٣٢

«شذرات الذهب» ۲۰۹/۶

«مرآة الزمان» ۳۷۰/۸

«طبقات الشَّافعية» لقاضي شهبة ٥/٢

«طبقات الشَّافعية» للسبكي ٤/٤

«النجوم الزاهرة» ٦/٦

### ( ٦٩٤ )

### تصوف الإمام الشيخ أحمد الرفاعي

مولانا السيد أحمد الرفاعي كان شافعي المذهب أشعري العقيدة، وصل إلى درجة الاجتهاد المطلق، وكان فقيهًا محدّثًا مُفسِّرًا، وكان أعلم أهل زمانه (١).

قال في كتابه «البرهان المؤيد»: (يا ولدي!... ما أكلتَه تفنيه... وما لبستَه تبليه، وما عملتَه تلاقيه... والتَّوجه إلى الله حتم مقضي... وفراق الأحبة وعد مأتي... والدُّنيا أوَّلها ضعف وفتور... وآخرها موت وقبور... لو بقي ساكنها ما خربت مساكنها...

وسلِّمْ في جميع أحوالك لله... واجعل سلوكك في طريق الفقراء بالتَّواضع، واستقم بالخدمة على قَدَم الشَّريعة...

واحفظ نيتك من دنس الوسواس، وأمسك القلب عن الميل للنَّاس<sup>(۲)</sup>، وكُل خبرًا يابسًا، وماءً مالحًا من باب الله، ولا تأكل لحمًا طريًّا وعسلًا من باب غير الله (۳)، وتمسَّك بسبب لمعيشتك بطريق الشَّرع من كسب حلال (٤).

<sup>(</sup>۱) له مؤلَّفات كثيرة أكثرها فُقِد في موقعة التتار، وقام تلاميذه بجمع أقواله في كتب أربعة؛ ذكر فيها موضوع الطَّريقة الرِّفاعية، وآداب المريد، وأخلاق الصُّوفية، وخاصة في كتابه «المرهان».

<sup>(</sup>٢) السَّلامة في العزلة عن النَّاس.

<sup>(</sup>٢) فالأوَّل حلال ١٠٠٪، والثَّاني لا تعرف مصدره أهو حلال أم لا؟

<sup>(</sup>١) أوجد لك خرقة يوافق عليها الشَّرع.

وإياك من كسر خواطر الفقراء (١)...) وصِل الرَّحم، وأكرم الأقارب، واعفُ عمن ظلمك...، وتواضع لمن تكبر عليك... ولا تتردد لأبواب الوزراء والحكام (٢)، وأكثر من زيارة القبور، وليِّن كلامك للحَلق، وكلِّمهم على قَدْر عقولهم، وحسِّن خلقك، وامتزج [مع] النَّاس بحسن المزاج (٣)، وأعرض عن الجاهلين، وقم بقضاء حوائج اليتامى وأكرمهم، وأكثر التَّرداد لزيارة المتروكين الفقراء (٤)، وبادر لخدمة الأرامل (٥)، وارحم تُرحم (٢)، وكُن مع الله تر الله معك، واجعل الإخلاص رفيقك في سائر الأقوال الأقوال والأفعال؛ لأنَّ مدار القَبُول على الإخلاص، واجتهد بمداية الحَلْق لطريق الحقّ للأَقوال على الخياء: ﴿لَعَلَّكُ بَاخِعٌ نَفْسَكُ أَلَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء:

<sup>(</sup>۱) إذا انكسر خاطر الفقير هانت عليه نفسه، وارتكب الآثام، من يهن يسهل الهوان عليه؛ لأنَّ الإحساس بالكرامة تمنع الإنسان من أشياء كثيرة، سيقول الشَّخص عن نفسه: بها أنَّ أفضل ما عندي قد رفض فسوف أرتكب الشَّر، ولن أبالي بشيء.

<sup>(</sup>۲) الإمام السُّيوطي له كتاب لطيف: «ما رواه الأساطين في عدم المجيء إلى السَّلاطين» وفي حديث أبي داود: «من أتى السَّلطان افتتن»، وأخرج الطبراني: «إيَّاكم وأبواب السُّلطان»؛ لأنَّه لن يستطيع أن ينكر المنكر، والسُّلطان نفْسه سيقول: لولا أنِّ على صواب لأنكر عليَّ الفقيه، وكيف لا أكون مصيبًا وهو يأكل مالي؟! وقال سفيان الثَّورى: لا أخاف من إهانة السُّلطان لي، إنَّها أخاف من إكرامه، فيميل قلبي إليه.

<sup>( )</sup> النَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم قال: «وخالق النَّاس بخُلق حسن ».

<sup>(</sup>١) ﴿ يَحْسَبُهُمُ الْجُاهِلُ أَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعَفُّفِ ﴾ [البقرة: ٢٧٣].

<sup>(°) «</sup>السَّاعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله أو القائم اللَّيل الصَّائم النَّهار» أخرجه البخاري.

<sup>(</sup>¹) «الرَّاحمون يرحمهم الرَّحن».

۲

﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ [يوسف: ١٠٨].

وستمر مؤلفاته آخر التَّرجمة، ولكن أحببتُ أن أقرأ عليكم من كتابه: «البرهان» هذا النَّص لتسمعوا معي كلام الإمام بالسند المتَّصل إليه؛ لأنَّني مجاز وخليفة في الطَّريقة الرِّفاعية عن طريق سيِّدي عبد الحكيم عبد الباسط إلى الشَّيخ عبد الرَّحمن السَّبسيي والشَّيخ محمَّد سعيد النعسان مفتى حماة.

وكان على أيضرب به المثل في التواضع والانكسار ولين الجانب ورحمة الناس والشفقة عليهم، وقد وصفه الإمام الرافعي (محرر المذهب الشافعي) فقال: كان متمكنًا في الدين، سهلًا على المسلمين، صعبًا على الضالين، هيّنًا ليّنًا بشًّا ليّن العريكة (أي: سلسلًا)، وكان حسن الخلق كريم الخُلُق حلو المكالمة لطيف المعاشرة، لا يملّه جليسه ولا ينصرف عن مجالسه إلا لعبادة، حمولًا للأذي (١)، وفيًّا إذا عاهد، صبورًا على المكاره متواضعًا، وستمرُّ أقوال العلماء فيه والثّناء عليه.

التَّصوُّف عنده أساسه احترام الشَّريعة أوَّلًا وآخرًا، والطُّرق التي تخالف الشَّريعة زندقة، وما لم تشرق مناهجها بنور عِلم النَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم وعمله؛ فهي باطلة، فطريق الحقِّ هو طريق النَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم.

والصُّوفي المَّتَبع هو الذي يعظم شأن النَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم؛ لأنَّه الدَّاعي إلى الله والمخبر عنه، وهو باب الحضرة الرَّحمانية، من اتَّصل به اتَّصل، ومن انفصل عنه انفصل.

التَّصوُّف الحقُّ عنده لا يؤخذ بالرَّأي، فما هلك من هلك إلَّا بالرأي، والتَّصوف لا يحكم فيه بالرَّأي إلَّا في المباحات، والأساس في الطَّريقة الرِّفاعية المحمَّدية إحياء

<sup>(</sup>١) بعض الناس في عصره كانوا يحسدونه ويكيدون له، ومنهم من كان يفتري عليه.

السُّنَّة، والصُّوفي على الدِّين ما دام على السُّنَّة، فمن حاد عنها زلَّ عن الطَّريق، فما رأيكم دام فضلكم؟ هل في شيء من هذا سوء أو خطأ؟!

كان لا يجمع بين لبس قميصين، ولا يأكل إلَّا بعد يومين أو ثلاثة أكلة.

وإذا غسل ثوبه ينزل في الشَّطِّ كما هو قائم يفركه، ثمَّ يقف في الشَّمس يحتَّى يحف.

كان كثير الاستغفار، عالى المقدار، رقيق القلب، غزير الإخلاص.

مرةً اجتمع الأولياء، فطلب كلُّ واحد شيئًا، فقال مولانا الرِّفاعي: أي ربِّ علمك محيط بي وبطلبي... فكرروا عليه القول... فقال: أي مولاي أريد ألَّا أريد، وأختار ألَّا يكون لي اختيار... وهذا منتهى التَّوكل على الله...

وكان الإمام السيد الرفاعي حينما يقعد مع الناس يقول لهم:

أي سادة؛ لست بشيخ عليكم، لست مقدّمًا على هذا الجمع.

كان يذهب إلى المرضى المصابين بالجذام، ويبحث عنهم، فيقعد معهم يُطعمهم ويأكل معهم ويتعهدهم بالدواء والطعام، ثم يأخذ ثيابهم فيغسلها لهم؛ من قوة يقينه..

وكان يقول: الشَّفقة على الإخوان مما يقرِّب إلى الله تعالى، وصلنا إلى ما وصلنا إليه بالشَّفقة على عباد الله.

وكان يقول: إذا رأيتُ يتيمًا يبكي يتقلقل كلُّ عضوٍ منِّي، حتى لقِّب أبا الأيتام والمساكين، وأخبار شفقته على الخلق أكثر من أن تحصى.

### ( 790 )

## طريقة الإمام الشيخ أحمد الرفاعي

يعدُّ الإمام الرِّفاعي المتوفى عام (٥٧٨هـ) من أبرز المتصوِّفة وأشهرهم في العصر العباسي الثَّاني، فقد استمرت طريقته من ذلك الحين إلى الوقت الحاضر، والسَّبب أنَّ المريد يحتاج إلى شيخ وأستاذ يقتدي به لا محالة؛ ليهديه إلى سواء السَّبيل، فإن سبيل الدِّين غامض، وسبل الشَّيطان كثيرة ظاهرة.

الإمام الغزالي يقول: فمن سلك البوادي المهلكة بغير خفير؛ فقد خاطر بنفسه وأهلكها، ويكون المستقل بنفسه كالشَّجرة التي تنبت بنفسها، فإنَّها تجفّ على القرب، وإن بقيت مدَّة وأورقت لم تثمر، فمعتصم المريد شيخه فليتمسك به (١).

سيِّدنا موسى قال لسيِّدنا الخضر: ﴿ هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رَشْدًا ﴾ [الكهف: ٦٦]؛ ولذلك استمرَّت الطَّريقة الرِّفاعية، ومن أسباب استمرارها أيضًا أنَّهَا تقوم على العمل بمقتضى الكتاب والسُّنَّة.

تقوم الطريقة الرفاعية على العمل بمقتضى ظاهر الكتاب والسنة (٢)، ثم أُخْذِ النفس بالمجاهدة والمكابدة، والإكثار من الذكر، وقراءة الورد، وذلك وفق إرشادات

<sup>(</sup>١) (الإحياء ٣/ ٣٥).

<sup>(</sup>٢) قبل الأخذ بتعاليم الشَّيخ الطَّريق عنده أن تقول: آمنت بالله، ووقفت عند حدود الله، وعظَّمتُ ما عظَّم الله، وانتهيتُ عمَّا نهى الله.

الرِّفاعية كلُّهم يقولون: من لم يعرف أدب الظَّاهر؛ لا يؤتمن على أدب الباطن، وكلُّ الرِّفاعية هي الآداب منحصرة في متابعة النَّبي قولًا وفعلًا وحالًا وخُلقًا، فالطَّريقة الرِّفاعية هي طريقة الإمام الجنيد نفسها، ويزيد عليها مجلس الذِّكر والإرشاد بها نعرفه اليوم

الشيخ وتوجيهاته، مع ضرورة التسليم والانقياد له والانصياع لأوامره، وعلى المريد أن يتمسك بالكتاب والسنة ثم تعاليم الشيخ ويعمل بما قاله من التزام السنّة، وموافقة السلف الصالح على حالهم (۱)، ولِبَاس ثوب التعرية من الدنيا والنفس، وتحمل البلاء، ولبس الوقار واجتناب الجفاء، وقد اشتهر عن بعض أتباع الرفاعي حديثًا القيام بأفعال عجيبة؛ كاللعب بالثعابين، وركوب الأسود، والدخول في النيران المشتعلة دون أن تحرقهم أو تؤثر فيهم ( $^{7}$ )، وغيرها، فهذه لم تكن معروفة عند الشيخ الرفاعي، لكنها استُحدثت بعد وفاته وإن كان الشيخ قد عُرف بحنانه الشديد على الإنسان والحيوان، وكان أشد ما يكون حدبًا ورعاية للحيوانات الضالة والمريضة ( $^{7}$ ).

بالحضرة، و «ما رآه المسلمون حسنًا فهو عند الله حسن»، فالذِّكر مسنون وواجب، والخضرة، و «ما رآه المسلمون حسنًا فهو عند الله حسن»، فالذِّكر مستحب، والحركة مباحة لا يقال عنها: حلال ولا: حرام، فهل يفهم هذا أولو الألباب؟!.

- (۱) الرِّفاعية عندهم كتاب: «الحكم الرفاعية»، وهو نصائح الإمام الرِّفاعي وتوجيهاته، يعملون بها.
- (۲) وهذا يدل على أحوالهم السَّامية؛ كما جرى لسيدنا إبراهيم معجزة أن النار لم تحرقه، وما كان

معجزة لنبي جاز أن يكون كرامة لولي، وهذا أبو مسلم الخولاني رماه الأسود العنسي المتنبِّع في النَّار ثلاث مرات، ولم تؤثر فيه، ثمَّ بسبب مشايخ الرِّفاعية أسلم السُّلطان أحمد بن هو لاكو مَلِك التَّتار.

(<sup>†</sup>) من مزايا هذه الطريقة مكافحة عقيدة الحلول والاتحاد، وهذا حاربه الإمام الرِّفاعي نفسه، ولم يقتصر على إنكار اعتقادهما، بل ينكر اللَّفظ بهما ولو من غير اعتقاد معنى الحلول والوحدة.

يقول الإمام أبو القاسم الرافعي: إنَّ الإمام الرِّفاعي قال في الحلَّاج: ما أراه رجلًا عارفًا، ما أراه شرب، ما أراه سمع إلَّا رنةً أو طنينًا، فأخذه الوهم من حال إلى حال، من ازداد قربًا ولم يزدد خوفًا؛ فهو ممكور، يذكرون عنه أنه قال: أنا الحقُّ، أخطأ بوهمه، لوكان على الحقِّ؛ ما قال: أنا الحقُّ.

وقال الإمام الرفاعي رضي الله عنه: لفظتان ثلمتان في الدِّين [أي: ثغرة في الدِّين، هدم للدِّين] والقول بالوحدة والشطح المجاوز حدَّ التَّحدث بالنعمة، فقوله هذا صريح في أنَّ القول بالوحدة المطلقة مهلك لصاحبه؛ لأنَّ هذه الفرقة تعتقد أنَّ هذا العالمِ هو الله.

وكتب الإمام الرِّفاعي إلى أحد مريديه الشَّيخ عبد السَّميع الهاشمي الواسطي قدَّس الله سرَّه يوصيه به قال فيه: إيَّاك والقول بالوحدة التي خاض بها بعض المتصوِّفة، وإيَّاك والشَّطح.

قال سيّدنا الإمام أبو الهدى الصيادي أحد علماء الرِّفاعية في القرن الرَّابع عشر الهجري ما نصُّه: من قال: (أنا الله)، أو: (لا موجود إلا الله)، أو: (هو الكل)؛ فإن كان في عقله حكم بردَّته.

لم يقل أحد من الصوفية بالحلول والاتحاد، وكلُّكم يحفظ القصيدة للإمام عبد الغني النابلسي:

لا أنت في هذا الوجود ولا أنا أنت القديم وإن بدا بك واعتنى في قول أهل الله يجعل ديدنا أبدًا يظن الحق يسكن ممكنا

إيَّاك تشهد غيره ودع العنا يا ابن الحوادث لا تظنَّ فلا تكن إن الحلول من الجهول توهم ما إن سمعت ولست أسمع دأب الإمام الرفاعي - كغيره من العلماء العاملين- في تعليم الناس أمور دينهم، وجدَّ في الوعظ والإرشاد، وعقد حلق العلم حتى كان نبراسًا يستضيء به الناس فيما ينفعهم، وكان لا يفتر عن تعليم الناس هدي الرسول وأسرار القرآن العظيم.

وفي رسالة "سواد العينين في مناقب أبي العلمين" (١) للإمام أبي القاسم عبد الكريم الرافعي الشَّافعي (٢) قال: أخبرني الفقيه العالم الكبير بغية الصالحين قال: كنت في "أم عبيدة" زائرًا عند السيد أحمد الرفاعي في رواقه وحوله من الزائرين أكثر من مئة ألف إنسان؛ منهم الأمراء والعلماء والشيوخ والعامة، وقد احتفل بإطعامهم وحسن البشر لهم كلُّ على حاله، وكان يصعد الكرسي بعد الظهر، فيعظ الناس، والناس حلقًا حلقًا حوله، فصعد الكرسي بعد ظهر خميسٍ وفي مجلسه وُعَّاظُ واسط، وجمَّ كثير من علماء العراق وأكابر القومُ، فبادر القومُ بأسئلة من التفسير وآخرون بأسئلة من الخديث، وجماعة من الفقه، وجماعة من الأصول، وجماعة من علوم أخرى (٢)، فأجاب عن مئتي سؤال من علوم شتى ولم يتغير حاله حال الجواب، ولا ظهر عليه أثر الحدة، فأخذتني الحيرة من سائليه، فقمت وقلت: أما كفاكم هذا؟ والله لو سألتموه عن كل علم دُوّن؛ لأجابكم بإذن الله بلا تكلف، فتبسم وقال: دعهم أبا زكريا يسألوني قبل أن يفقدوني، فإن الدنيا زوال، والله محول الأحوال،

<sup>(</sup>١) وهو مشهور في مناقب الإمام الرِّفاعي.

<sup>(</sup>٢) ت٦٢٣هـ ودفن بقزوين إيران، من أعمدة قرنه السَّادس الهجري وشيوخه؛ لأنَّه ولد عام ٥٥٧هـ، من أهم أعماله أنَّه وحد بين طريقتي العراقيين والخراسانيين في الاستدلال الفقهي، وحذا حذوه الإمام النَّووي، وكلاهما مجتهد مذهب.

<sup>(</sup>٢) تقدَّم معنا أنَّ الإمام بلغ درجة الاجتهاد المطلق.

فبكى الناس وتلاطم المجلس بأهله وعلا الضجيج، ومات في المجلس خمس رجال، وأسلم من الصابئين ثمانية آلاف رجل أو أكثر، وتاب أربعون ألف رجل.

## ( 191 )

# سيرة الإ<sub>ع</sub>مام الشيخ أحمد الرفاعيُّ وأخلاقه ومؤلفاته وتلامذته

### سيرته وأخلاقه (١):

كان الإمام الشيخ أحمد الرفاعي إلى يأمر في مجلس وعظه بالتزام حدود الشرع، ويحذر الناس من أهل الشطح والغلو ويقول: "هؤلاء قطاع الطريق فاحذروهم" وكان يكره أصحاب القول بالحلول والوحدة المطلقة الذين يقولون: إن الله يحل بالعالم، ويقول: "هؤلاء قوم أخذتهم البدعة من سروجهم، إياكم ومجالستهم".

وكان يأمر باتباع هدى الشريعة والسير على طريقة المصطفى صلَّى الله عليه وسلَّم ويقول: "اتبع ولا تبتدع، فإن اتبعت بلغت النجاة وصرت من أهل السلامة، وإن ابتدعت هلكت".

#### زهده وتواضعه:

كان الإمام الشيخ أحمد الرفاعي الكبير متواضعًا في نفسه خافضًا جناحه الإخوانه

غير مترفع ولا متكبر عليهم (٢)، وروي عنه أنه قال: "سلكت كل الطرق الموصلة، فما رأيت أقرب ولا أسهل ولا أصلح من الافتقار والذل والانكسار (١)، فقيل له: يا

<sup>(&#</sup>x27;) من أهم الكتب التي ذكرت حياة الإمام الرِّفاعي كتاب «قلادة الجواهر».

<sup>(&#</sup>x27;) ومن أقواله لمريديه: من تمشيخ عليكم فتتلمذوا له، ومن مدَّ يده إليكم لتقبِّلوها فقبِّلوا رِجله، ومن تقدَّم عليكم فقدِّموه، وكونوا آخر شعرة في الذَّنب، فإنَّ الضَّربة أوَّل ما تقع على الرَّأس.

سيدي فكيف يكون؟ قال: تعظم أمر الله، وتشفق على خلق الله، وتقتدي بسنة سيدك رسول الله".

وكان الإمام الرفاعي يخدم نفسه، ويخصف نعله، ويجمع الحطب بنفسه ويشده بحبل ويحمله إلى بيوت الأرامل والمساكين وأصحاب الحاجات، ويقضي حاجات المحتاجين، ويقدم للعميان نعالهم، ويقودهم إذا لقي منهم أناسًا إلى محل مطلوبهم، وكان يمشي إلى المجذومين والزمني ويغسل ثيابهم ويحمل لهم الطعام، ويأكل معهم ويجالسهم ويسألهم الدعاء.

وكان يعود المرضى، وإذا سمع بمريض في قرية ولو على بعد يمضى إليه ويعوده.

وكان شفيقًا على خلق الله، يرأف باليتيم، ويبكي لحال الفقراء ويفرح لفرحهم، وكان يتواضع كل التواضع للفقراء.

وكان لا ينظر إلى الأمراء، ولا يقوم لهم ويقول: النَّظر في وجوههم يقسِتي القلوب.

وقد قال مشايخ أهل عصره: كل ما حصل للرفاعي من المقامات إنما هو من كثرة شفقته على الخلق وذل نفسه.

وكان من رقة قلبه لا يسمح بقتل نملة، يقول أصحابه: إنَّ هرة نامت على كُمِّ الإمام، ونودي للصَّلاة، فقصَّ كمَّه وما أزعجها، فلمَّا انتهت الصَّلاة وقامت الهرة؛ عاد ووصله ثانيًا، وقال: عاد الكُمُّ كما كان.

وكان الإمام الشيخ أحمد الرفاعي يعظم العلماء والفقهاء ويأمر بتعظيمهم واحترامهم ويقول: هؤلاء أركان الأمة وقادتها.

<sup>(</sup>۱) كان يدعو أصحابه، ويقدم لهم التَّمر الفاخر، وينقي لنفْسه التَّمر الرديء، ويقول: أنا أحقُّ به منكم، ثمَّ يقول هذه المقولة.

#### سخاؤه وسلامة طويته:

كان للإمام ليلة يسمُّونها ليلة الإحياء، يجتمع في زاويته نحو مئة ألف إنسان، وكان هو من يقوم بكفايتهم بالطَّعام والشَّراب.

كان الإمام الشيخ أحمد الرفاعي متجردًا من الدنيا، ولم يدخر أموالها، بل كان لا يجمع بين لبس قميص وقميص لا في صيف ولا في شتاء، مع أن ربع أملاكه كان أكثر من ربع أملاك الأمراء، وكان كل ما يحصل منها ينفقه في سبيل الله على الفقراء والسالكين والواردين إليه، وكان يقول: الزهد أساس الأحوال المرضية والمقامات السنية.

وكان يقول: طريقي دين بلا بدعة، وعمل بلا كسل، ونية بلا فساد، وصدق بلا كذب، وحال بلا رياء.

#### كراماته:

أشهر كرامة للإمام الرّفاعي قضية تقبيله يد المصطفى صلّى الله عليه وسلّم وسماع صوته الشّريف، فيما نقله الإمام السّيوطي في رسالته الشّهيرة من عدّة طرق، وقال: إنّما بلغت عدد التّواتر، قال: حدثنا شيخ الإسلام الشّيخ كمال الدّين إمام الكاهية، عن شيخه عن شيخ مشايخنا الإمام العلامة الهمام الشّيخ شمس الدّين الجزري، عن شيخه الإمام زين الدّين المراغي، عن شيخ الشّيوخ، البطل، المحدّث، الواعظ، الفقيه، المقرئ، المفسر، الإمام، القدوة، الحجّة، الشّيخ عز الدّين الفاروقي الواسطي، عن أبيه الأستاذ الأصيل، العلامة الجليل، الشّيخ أبي إسحاق إبراهيم الفاروقي، عن أبيه إمام الفقهاء والمحدّثين، وشيخ أكابر الفقراء والعلماء العاملين، الشّيخ عز الدّين أبي الفروقي الواسطى، قُدّست أسرارهم جميعًا قال:

كنت مع شيخنا ومَفْزَعِنا وسيدنا أبي العباس القطب الغوث الجامع الشَّيخ السيد أحمد الرِّفاعي الحسيني وشي عام خمس وخمسين وخمس مئة العام الذي قدر الله

له فيه الحجّ، فلمّا وصل مدينة رسول الله صلّى الله عليه وسلّم؛ وقف تجاه حجرة النّبي عليه الصّلاة والسّلام وقال على رؤوس الأشهاد: السّلام عليك يا جدي، فقال له عليه الصّلاة والسّلام: وعليك السّلام يا ولدي، سمع ذلك كلّ من في المسجد النّبوي، فتواجد سيّدنا أحمد، وأُرعِد، واصفر لونه، وجثا على ركبتيه، ثمّ قام، وبكى وأنّ طويلًا، وقال: يا جداه!

في حالة البعد روحي كنت أرسلها تُقِبل الأرضَ عني وهي نائبتي وهذه دولة الأشباح قد حضرت فامدد يمينك كي تحظى بما شفتي

فمد رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يده الشّريفة العطرة من قبره الأزهر المكرّم، فقبّلها في ملأ يقرب من تسعين ألف رَجل، والنّاس ينظرون اليد الشّريفة، وكان في المسجد مع الحجّاج الشّيخ حياة بن قيس الحراني، والشّيخ عبد القادر الجيلي المقيم ببغداد، والشّيخ خميس، والشّيخ مدين مسافر الشّامي وغيرهم، وتشرفنا معهم برؤية اليد المحمدية الزّكية، وفي يومها لبس الشّيخ حياة بن قيس الحراني خرقة السيّد أحمد الكبير، واندرج في مسلك أصحابه (۱).

يقول الرَّاوي: أمر الشَّيخ الرِّفاعي النَّاس في الحرم ألَّا يخرج واحد منهم حتى يطأ بقدمه على عنق الشَّيخ حتَّى لا تتكبَّر نفْسه، وبويع إمامًا وشيخًا ﴿ اللَّهِيمِ.

ومرَّة قام الذَّاكرون للذِّكر، وكان بالمجلس طفل لأحدهم نائم، فطاب السَّماع، وأخذ القوم الحال، فداس بعضهم على الطفل حتَّى مات، فلمَّا انتهى اللَّيل؛ رفع الخادم الغطاء والفُرش، فوجد الطفل ميتًا، فأخبروا مولانا الرِّفاعي الذي قام من فوره

<sup>(</sup>۱) وليس معناه أنَّه دخل في عداد الصَّحابة؛ لأنَّ الحجَّة استمرار حياته صلَّى الله عليه وسلَّم، وهذه الحياة أخروية، وبهذا قال السخاوي.

إلى الطفل، وبسط خرقة، وصلَّى ركعتين، ثمَّ مدَّ يده يدعو، فلمَّا انتهى نادى على الطفل: يا فلان اقعد بإذن الله، ثمَّ أمرَّ يده المباركة عليه، فقام كأنَّه كان نائمًا...

ستقولون: الإمام أحيا الموتى!! أقول: نعم بإذن الله، وإن لم تصدِّقوا؛ فاقرؤوا: ﴿ وَأُحْيِ الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللهِ ﴾ [آل عمران: ٤٩]، وما كان معجزة لنبي جاز أن يكون كرامة لولي.

سمع أصحابه عن كرامات الإمام، ولم يشك أحد أنَّ الإمام بلغ مبلغًا عظيمًا من الولاية، جاءه مرَّة ضيف، فقال له: لي عشرون يومًا لم أذق طعم الأكل، فقال: تمتَّى علىَّ، فقال: أشتهي إحدى هذه الإوزات الطَّائرة.

يقول الرَّاوي: رفع سيِّدنا الإمام أحمد يديه، وقال: يا رب عجِّل بشهوة الرَّجل، قال: فوقعت الإوزة مشوية بين يدي الشَّيخ بإذن الله تعالى، ومدَّ الرَّفاعي يده إلى حجرين كانا إلى جانبه، فأمسك بهما، فإذا هما رغيفان ساخنان بإذن الله تعالى، فأكل الضَّيف وشرب، ثمَّ أخذ الإمام الرِّفاعي عظام الإوزة وجمعها مع ريشها، وقال: أيتها العظام المتفرقة والأوصال المتقطعة؛ اذهبي وطيري بأمر الله تعالى، بسم الله الرَّحمن الرَّحيم، فعادت الإوزة حيَّة وطارت في الجو تمامًا كما كان يفعل سيِّدنا عيسى عليه وعلى نبينا الصَّلاة والسَّلام.

حكى الإمام اليافعي في كتابه «روض الرياحين» أنّه دعي مع شيخه علي بن القارئ إلى طعام، فلمّا أكلوا بدأ الإنشاد وضرب الدُّف، فلمّا طاب القوم وتواجدوا وثب الشّيخ الرِّفاعي إلى المنشد وثقب الدُّف، فالتفت المشايخ إلى شيخه ابن القارئ، ونافروه فيما صدر عن سيدي أحمد، فقال لهم: اسألوه فإن أتى بجواب وإلّا غرمت لكم قيمة الدُّف، فسألوه: لم كسرت الدُّف؟ قالوا: نرجع إلى أمانة المنشد يخبرنا بالذي خطر بباله، فسألوا المنشد فقال: كنت البارحة عند قوم يشربون الخمر، فسكروا وتمايلوا كتمايل هؤلاء الشُّيوخ، فخطر لي: هؤلاء كأولئك، فلم يتم خاطري فسكروا وتمايلوا كتمايل هؤلاء الشُّيوخ، فخطر لي: هؤلاء كأولئك، فلم يتم خاطري

حتَّى قام هذا الصبي وخسف الدف، فعند ذلك قام المشايخ إلى سيِّدي أحمد، وقبَّلوا يده، واعتذروا إليه.

### تلاميذه والمنتسبون إليه بالطريقة:

شيخ الشَّريعة يمثله أركان الإسلام.

شيخ الحقيقة يمثله أركان الإيمان.

شيخ الطريقة يمثله أركان الإحسان.

الشَّريعة هي الأساس، والطَريقة هي الوسيلة في السُّلوك إلى الله، والحقيقة هي الثمرة، وهذه الأشياء الثَّلاثة متكاملة منسجمة، فمن تمسك بالأولى منها سلك إلى الثَّانية فوصل إلى الثَّالثة، وليس بينها تعارض ولا تناقض؛ لذلك يقول الصُّوفيَّة في قواعدهم المشهورة: كلُّ حقيقة خالفت الشَّريعة فهي زندقة، فللإمام الرِّفاعي فضل كبير.

فكما حفظ علماء الظَّاهر حدود الشَّريعة؛ كذلك حفظ علماء التَّصوُّف آدابها وروحها، وكما أبيح لعلماء الظَّاهر الاجتهاد في استنباط الأدلَّة واستخراج الحدود والفروع، والحكم بالتَّحليل والتَّحريم على ما لم يرد فيه نصُّ؛ فكذلك لعلماء الصُّوفيَّة أن يستنبطوا آدابًا ومناهج لتربية المريدين وتهذيب السَّالكين.

كثر تلاميذ الإمام أحمد الرفاعي  $\binom{(1)}{2}$  في حياته وبعد مماته حتى قال ابن المهذب في كتابه "عجائب واسط": بلغ عدد خلفاء السيد أحمد الرفاعي وخلفائهم مئة وثمانين ألفًا حال حياته  $\binom{(7)}{2}$ ، ومن عظيم فضل الله على السيد أحمد الرفاعي أنه لم

<sup>(</sup>١) الرِّفاعي نسبة لأحد أجداده الملقب رفاعة، واسمه الحسن المكي كما تقدم.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) كانت تظهر لهم الكرامات؛ كدخول الأفران الحامية، كان أحدهم يدخل الفرن الحامي ينام في جانب، والخباز يخبز في الجانب الآخر لا يتأذى بالنَّار؛ لأنَّ النَّار لا تخلق

يكن في بلاد المسلمين مدينة أو بليدة أو قطر تخلو زواياه وربوعه من تلامذته ومحبيه العارفين المرضيين.

إذا أحبَّ الله عبدًا وضع له القَبُول في الأرض، كما في حديث: «إذا أحب الله عبدًا نادى جبريل، ثمَّ ينادي في عبدًا نادى جبريل: يا جبريل؛ إني أحب فلانًا فأحبه، فيحبه جبريل، ثمَّ يوضع له القَبُول السماوات: إنَّ الله يحبُّ فلانًا فأحبُّوه، فيحبُّه أهل السَّماء، ثمَّ يوضع له القَبُول في الأرض».

كان أقسم على أصحابه: إن كان فيه عيب أن ينبِّهوه عليه، فقال الشَّيخ عمر الفاروقي: يا سيِّدي أنا أعلم فيك عيبًا، قال: وما هو؟، قال: يا سيِّدي عيبُك أننا من أصحابك، فبكى الشَّيخ والفقراء، وقال: أي عمر إن سلم المركب حمل من فيه.

### ومن الذين ينتمون إليه:

الشيخ الحافظ المحدِّث عز الدين الفاروقي الواسطي.

الشَّيخ حسن -من قطنا- المعروف بالشَّيخ حسن الرَّاعي.

الإمام الشَّيخ حياة بن قيس الحراني.

الإمام الشيخ أحمد البدوي.

الإمام العارف بالله أبو الحسن الشاذلي.

العارف بالله الشَّيخ إبراهيم بن محمَّد الكازروني صاحب «شفاء الأسقام».

الشيخ السيد عبد الله الحراكي الحسيني ابن عمته.

الشيخ نجم الدين الأصفهاني شيخ الإمام إبراهيم الدسوقي.

الشيخ أحمد علوان المالكي.

الإحراق، إنَّما خالقها هو الله تعالى: ﴿قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَامًا...﴾ [الأنبياء: ٣٦].

الإمام الحافظ جلال الدين السيوطي. الشيخ المقداد بن مُحَد الرفاعي.

الشيخ عقيل المنبجي.

الشيخ على الخواص.

العارف بالله السيد أحمد الضرغامي.

### قال العلماء عنه:

إنَّ فضائل الإمام ومناقبه أكثر من أن تحصر، فهو

شيخ على قدم النّبي سلوكُه فطريقُه عن جدِّه مسنونُ وإمام صدق لو فهمت طريقه أدركت سرَّ الشّرع كيف يكون

القاضي أبو شجاع الشافعي<sup>(۱)</sup>، أحمد بن الحسين الأصفهاني، صاحب المتن المشهور في الفقه الشافعي<sup>(۲)</sup>، نقل عنه الإمام الرافعي ما نصه: حدثني الشيخ الإمام أبو شجاع الشافعي فيما رواه قائلًا: كان السيد أحمد الرفاعي عَلَمًا شامخًا، وجبلًا راسخًا، وعالمًا جليلًا، محدثًا فقيهًا، مفسرًا ذا روايات عاليات، وإجازات رفيعات،

<sup>(</sup>۱) ولد بين (٤٣٣-٥٣٥هـ)، كان من أفراد الدهر، درس المذهب الشَّافعي في مدارس البصرة ٤٠ سنة، وعاش ١٦٠ سنة، لم يختل له عضو من أعضائه، سئل عن ذلك فقال: أعضاء حفظناها في الصغر فحفظها الله علينا في الكبر، صار قاضيًا، واستوطن المدينة آخر حياته، وعمل خادمًا للحجرة النَّبوية، وقبره داخل الحرم اليوم، عند باب جبريل، ورأسه قريب من الحجرة الشَّريفة، لم يصل إلينا من مؤلفاته غير كتابين «شرح الإقناع» للهاوردي، و «غاية الاختصار» (متن الغاية)، توفي سنة ٩٣هـ.

<sup>(</sup>١) وكان من تلاميذه وتخرَّج على يديه.

قارئًا مجودًا، حافطا مُجيدًا، حُجة رحلة، متمكنًا في الدين... أعلم أهل عصره بكتاب الله وسنة رسوله، وأعملهم بحا، بحرًا من بحار الشرع، سيفًا من سيوف الله، وارثًا أخلاق جده رسول الله صلّى الله عليه وسلّم.

الإمام الذَّهبي: الإمام، القدوة، العابد، الزَّاهد، شيخ العارفين... توفي سنة ثمان وسبعين وخمس مئة.

الشيخ المؤرخ ابن الأثير الجزري: وكان صالحًا ذا قبول عظيم عند الناس، وعنده من التلامذة ما لا يحصى.

المؤرخ الفقيه صلاح الدين الصفدي : الإمام القدوة العابد الزاهد، شيخ العارفين.

الشيخ المحدث عبد السميع الهاشمي الواسطي: كان السيد أحمد آية من آيات الله.

شيخه الشيخ منصور البطائحيّ: وزنتُه بجميع أصحابي وبي أيضًا فرجحنا جميعًا. صاحب «القاموس» الفيروز أبادي:

أبا العِلْمينِ أنت الفَرْد لكن إذا حُسِبَ الرّجال فأنت حزب

المؤرخ ابن خلكان: كان رجلًا صالحًا، فقيهًا شافعيَّ المذهب.

المؤرخ ابن العماد الحنبلي :الشيخ الزاهد القدوة.

ابن قاضي شهبة ذكره في «طبقات الشافعية» وعدّه من فقهائهم.

الإمام تاج الدين السبكي (١): الشيخ الزاهد الكبير، أحد أولياء الله العارفين، والسادات المشمرين، أهل الكرامات الباهرات.

الشيخ عبد الوهّاب الشعراني: هو الغوث الأكبر، والقطب الأشهر، أحد أركان الطريق وأئمة العارفين الذين اجتمعت الأمة على إمامتهم واعتقادهم.

### أوراده:

للإمام الرِّفاعي أوراد وأحزاب تفوق ٦٦٠ حزبًا ووِردًا؛ منها: حزب المناجاة، وحزب الحراسة، وحزب الستر، والحزب الصغير، والحزب الكبير.

## ورد الطَّريقة الرّفاعية:

- ١٠٠ مرَّة لا إله إلَّا الله.
- ١٠٠ مرَّة أستغفر الله العظيم وأتوب إليه.
- ١٠٠ مرَّة اللهم صلِّ على سيِّدنا محمَّد وعلى آله وصحبه وسلِّم.

ثمَّ قراءة الفاتحة الشَّريفة وآية الكرسي ١٢ مرَّة صباحًا ومساءً بعد الغروب.

هذا ورد الطريقة الرفاعية هو الورد نفسه في الطريقة الشاذلية إلا أنهم يقرؤون الفاتحة الشريفة وآية الكرسي كل واحدة منهما اثنتي عشرة مرة.

### وفاته:

عندما بلغ الإمام أحمد ٦٦ من عمره مرض بداء البطن (الإسهال الشديد) وبقي مريضًا أكثر من شهر، وكان مع خطورة مرضه يتحمل الآلام الشديدة من دون تأوه أو شكوى، مستمرًّا وثابتًا على تأدية الطاعات والعبادات التي اعتادها

<sup>(&#</sup>x27;) جعله في عداد الفقهاء والشَّافعيَّة، وذكر أَنَّه لما أتى عليه رمضان، وهو رضيع امتنع عن شرب الحليب نهارًا حتى انقضى رمضان وأنَّه كان لا يجلس مع الصِّبيان إلَّا قليلًا، ويألف مجالس الشُّيوخ ويعمل بنصائحهم.

بقدر استطاعته (۱) إلى أن وافته المنية يوم الخميس ١٢ جمادى الأولى عام ٥٧٨ هـ، ودفن في قبَّة جدِّه لأمِّه الشيخ يحيى البخاري في بلدته أم عبيدة، وكان يومًا مهيبًا.

للسيد الإمام أحمد الرفاعي مؤلفات كثيرة أكثرها فُقِد في موقعة التتار، ومما وصل إلينا من كتبه:

«الحكم الرِّفاعية» - ط بغداد - ١٩٩٠ - طبعة نادرة أخرى في بيروت ١٣٠١ - طبعة حلب ١٤٠٧هـ.

«حالة أهل الحقيقة مع الله».

«الوصايا» طبعة دار الشعب ١٩٧٤م.

«الصراط المستقيم».

«الكلِّيات الأحمدية» (مجموع مواعظ الإمام الرفاعي)

كتاب «الحكم شرح التنبيه» (فقه شافعي).

«البرهان المؤيد».

«معاني بشِيكِ مِٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰ زِٱلرَّحِيكِ مِ».

«تفسير سورة القدر».

«البهجة».

«النظام الخاص لأهل الاختصاص».

«المجالس الأحمدية» جمع فيه الإمام المحدِّث المنذري كلام الإمام وحكمه.

«الطريق إلى الله».

«التحفة الرفاعية».

<sup>(</sup>١) وكان آخر كلمة قالها: أشهد أن لا إله إلَّا الله، وأشهد أنَّ محمَّدًا رسول الله.

كتاب «قلادة الجواهر» وهو من أشمل الكتب وأروعها في ذكر تاريخه ومناقبه وسيرة حياته وأوراده.

«أسرار العبادات».

وللحافظ جلال الدِّين السُّيوطي: «الشَّرف المحتم فيما منَّ به على وليِّه السَّيد أحمد الرِّفاعي من تقبيل يد النَّبي ﷺ».

### المراجع:

- ١. موقع يوسف الرفاعي.
- ٢. د. جمال الدين فالح الكيلاني: «الإمام أحمد الرفاعي المصلح المجدد»،
   ص٥٤.
  - ٣. «ترياق المحبّين في سيرة سلطان العارفين» لابن عبد.
- ٤. «النَّجم السَّاعي في مناقب القطب الكبير الرِّفاعي» لأبي بكر بن عبد الله
   العيدروس العدني.
  - ٥. «سواد العينين في مناقب أبي العلمين» للإمام عبد الكريم الرَّافعي.
    - ٦. «غوث الزَّمان سيِّدنا أحمد الرِّفاعي» الشَّيخ عبد العزيز الدريني.
- ٧. «قرة العين في مناقب أبي العلمين» للإمام على بن المبارك باسويه الواسطى.
- ٨. الإمام أحمد الرفاعي: المصلح المجدد، جمال الدين الكيلاني، زياد الصميدعي، المنظمة المغربية، مراكش، ٢٠١٢، ص ٢١.

## مصادر الترجمة:

وفيات الأعيان ١٧١/١.

الوافي بالوفيات ٧/٩/٢.

سير الذهبي ٢١/٧٧.

الكامل في التاريخ ٢٩/١١.

العبر ٤/٢٣٣.

شذرات الذهب ٩٥٢/٤.

مرآة الزمان ٣٧٠/٨.

طبقات الشافعية لابن قاضي شهبة ٥/٢.

طبقات الشافعية للسبكي ٤/٤.

النجوم الزاهرة ٦/٦.

«الموسوعة الصُّوفيَّة» ١٧٨.

«جامع كرامات الأولياء» ٢٩٠/١

انظر أيضًا:

الطريقة الرفاعية.

منصور البطائحي.

المقداد بن مُحَّد الرفاعي.

# ( ٦٩٧ )

# الإ<sub>ع</sub>هام أحمد البدويُّ رضيُّ اللَّه عنه ا (٩٦هـ ٥٧٦هـ)

شيخ ومريد وبيعة على التزام الطاعة تبدأ بالتوبة الخالصة النصوح، وذكر ومجاهدة، تلك هي عناصر الطريق الصوفي، فماذا يقول المنتقدون على التصوف في طريقة أوَّلُ شرطها: تطهير القلب عمَّا سوى الله تعالى، ومفتاحُها استغراق القلب بالكلِّيَّة بذكر الله تعالى، وآخرُها الفناء بالكلِّيَّة في الله تعالى.

هذه دعوة الإمام الذي يزورنا اليوم.

سيِّدٌ أحدث دويًا هائلًا في حياته، وما زال هذا الدوي يملأ سمع الوجود على الرغم من أنَّ صاحبه الشريف قد فارق الدنيا منذ أكثر من سبعة قرون، فإنَّه ما زال يعيش في وجدان الزمن، ورويت عنه قصص تبلغ حدَّ الأساطير.

هو من أولئك النفر الذين تعلَّموا العلم وعملوا به، وتأدَّبوا بأدب سيدنا رسول الله عَلَيْ ونشروه بين الناس.

هو غرسٌ طيّب في منبِت طيّب، فوالداه قرشيًّا النسب، ينتهي نسبُه إلى جدِّي سيّدنا علي عليها الحجاج بن يوسف الثقفي عَنوة وضرب الكعبة بالمنجنيق سنة ثلاث وسبعين للهجرة، واستوطنوا مدينة فاس في المغرب، وعاش أجداده بأمان وبقوا يحنُّون إلى مكَّة موطنِهم الأول، وطال بحم المكث ما يزيد عن خمس مئة عام (حتى سنة ٣٠٣هـ).

يزورنا اليوم سليل بيت النبوة من نسل سيدنا علي زين العابدين بن سيدنا الحسين سبط سيدنا رسول الله على.

إننا مع الإمام الولي شيخ الطريقة البدوية

سيدنا أحمد البدوي رهي وأرضاه وأرضانا معه.

\*إخوة الإيمان\*:

كانت والدة إمامنا تحدِّث أنَّ هاتفًا قد جاءها في المنام يبشرها بولدها الذي منَّ الله تعالى به على الكون سنة (٩٦هه)، وكان أصغر إخوته السبعة، وقد تولَّى والده سيدنا على تربيتهم وتحفيظهم القرآن الكريم، ولد وعلى مفرقه تاج الولاية، وفي أنفاسه عبير شجرة النبوة، وشرع في أحضان المغرب يحفظ كتاب الله ويتفقَّه في الدين (\*واتخذ اللثام شعارًا له\*).

وما أن بلغ السابعة حتى انتقلت أسرته إلى رحاب بيت الله الحرام بهاتف هتف بوالده في المنام أن يقدَم مع أسرته أرض الحجاز، وانتقلت الأسرة المباركة إلى مكَّة بعد ما استغرقت رحلتها أربع سنوات.

\*أيها الأحبة والصحب \*:

فتحت مكَّة ذراعيها لاستقبال أسرة البدوي، وقدم أشراف المدينة يهنئون الأسرة بعودتها بعد خمسة قرون، وعلى رأس هذا الموكب والي المدينة، وما أن دخلوا البيت حتى سأل الوالي:

. أين الشريف أحمد الملثم؟

وتعجبت الأسرة، من أين علم الوالي بالصبي، ونادى الشريف على ولده، فلما رآه الوالى أقبل عليه، وأخذه بين يديه وقال:

- إنَّ جدي رسول الله وصفه لي في المنام وقال: يخرج من المغرب وهو ابن سبع سنين، ويدخل مكَّة وهو ابن إحدى عشرة سنة، وسيكون له شأن وأي شأن.

ثم دفع إليه صرّة ممتلئة بالدنانير، فرفض أخذها وشكر الوالي، هكذا كان منذ الصغر معرضًا عن الدنيا، وكان لا يتكلم إلا للضرورة القصوى، ويبقى دائمًا متطلعًا إلى السماء، ولا يلهو مع الصبيان، وكأنه يتلقّى الهواتف الإيمانية.

### \*معشر السادة\*:

وفي مكة شاء الله أن تكون نقطة البدء الروحي لسيدنا أحمد، بجوار بيت الله الحرام ومهبط الوحي وحيث ولد سيدنا مُجَّد عَلَيْ، وبما أن سيدنا أحمد البدوي الملثم على القدم المحمدي؛ فلا بد أن يكون فتحُه محمَّديًا بمعنى الكلمة.

هناك أتمَّ سيِّدنا البدوي حفظ القرآن، وأتقن علم القراءات، وتفقَّه على مذهب الإمام الشافعي هِيُّ ، وتعلَّم الفروسية حتى كان هو فارسَ مكَّة وشجاعَها الذي لا يُبارَى، وقد ذُكر أمامه يومًا أنَّ جدَّه سيِّدَنا عليًّا كان يَضرب في القتال بسيفين معًا، فصار سيدنا أحمد يضرب بسيفين حتى تعجَّب الناس من شجاعته.

## \*إخوتى في الله \*:

هذه هي إرهاصات ولايته، تعبُّدٌ في الليل، وفروسية في النهار، يتدرَّب على ركوب الخيل والرماية وكأنَّه يستعد لخوض معركة، حتى أطلقوا عليه: فتى الفتيان، وقد شهد له شقيقه الأكبر الحسن بعد وفاة والده سنة (٦٢٧هـ) فقال: (لم يكن في مكة والمدينة من الفرسان أشجع ولا أفرس من أخي أحمد، لذا سميته: العطاب).

كان وراء هذه الفروسية عند السيد البدوي درجة من الشفافية من كثرة الذكر، حتى تحوَّلت نبضات قلبه إلى تسابيح، وأصبحت جوارحه في حالة صلاة دائمة، ورجل هذا حاله يسبق كل أهل عصره، أتدرون لماذا؟ لأنَّ سيدنا النبي صلى الله عليه وسلم قال ذلك، قال (م):

«سبق المفرّدون»، قالوا: وما المفرّدون ؟ قال: «الذاكرون الله كثيرًا والذاكرات».

### \*يا شباب

الذاكر لله تعالى لا تفارقه رحمته وعنايته، الذاكر مع الله، ألم يقل الله علا: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ ﴾ [البقرة: ١٥٢].

واسمعوا معي إلى ما يقوله سيد الذاكرين عليه فيما يرويه عن ربه عز وجل (ق): «يقول الله تعالى: أنا عند ظنّ عبدي بي، وأنا معه إذا ذكرين، فإن ذكرين في نفسه؛ ذكرته في نفسى، وإن ذكرين في ملأ؛ ذكرته في ملأ خير منه».

الذاكر . يا شباب . ليس عليه خطيئة، لذا شبَّهوه بالملائكة، ذكر ذلك سيدنا رسول الله عليه في الحديث الشريف حين قال (ق): «من قال: سبحان الله وبحمده في يومه مئة مرَّة حطَّت خطاياه وإن كانت مثل زبد البحر».

الذاكر لله غير غافل، والمقصود في الذكر ذكر القلب، فإن انضاف إليه ذكر اللسان؛ فهو أفضل وأكمل لنيل الثواب، وأمَّا ذكر اللسان وحدَه؛ فقليل الجدوى، لكن الاستدامة على ذلك تكون سببًا لذكر القلب.

أستطيع أن أقول: إن السيد البدوي وصل إلى الله تعالى، وصل إلى الولاية بدوام الذكر، ولذلك قيل: \*الذكر منشور الولاية\*، فمن وفِّق للذكر فقد أعطى المنشور.

وكان لمكّة أكبر الأثر في ولايته، ففي ربوعها أطلق لروحه العنان، وأقبل على المجاهدات والطاعات بعزيمة الرجال، وأخذت روحه تستمد الفيض الإلهي وتقتبس من نور الأنوار حتى صارت نفسه نورًا، ومن شدّة نوره كان يتلثم بلثامين بحيث لا يرى الناس منه إلا عينيه، ومن ثم لقب بالبدوي لتوافق مظهره مع مظهر البدو.

\*يا شباب سيدنا مُحَّد \*:

هذا درس لكم، ولكلِّ مَن يريد الوصول إلى الله تعالى والانقطاع إليه.

ولازم الصيام ظاهرًا وباطنًا، وبلغت مجاهداته إلى حدّ أنَّه كان يطوي أربعين يومًا لا يتناول طعامًا ولا شرابًا، سرت إليه نفحات «أبيت عند ربي يطعمني ويسقيني» حتى فتح الله عليه، وظهر عليه الوَلَه، وصار لا يكلِّم الناس إلَّا بالإشارة.

وصل السيد البدوي رهي إلى قمة الولاية، وسجد قلبه لله إلى الأبد، وصارت حياته كلها وقفًا على الطاعة والمشاهدة، وقد عرض عليه أخوه الشيخ حسن الزواج فأبى وقال:

. أنا موعود ألَّا أتزوج إلَّا من الحور العين.

وصار يلتقي بأرواح الأولياء أمثال: جدي سيدنا عبد القادر الجيلاني، وسيدنا أحمد الرفاعي رضي الله عنهما، ويحدِّثونه، فيعي كلَّ كلمة، ويتعرَّف على حقائق الأشياء وأسرار البرزخ، وتكررت هذه الرؤى حتى دعاه سيدنا الجيلاني والرفاعي لزيارة العراق (فرج الله عنها). فقص رؤياه على أخيه حسن، فأشفق عليه من زيارة العراق؛ لأنها برزخ الأولياء وبلاد الصالحين على وتردد سيدنا أحمد البدوي، فإذا بهاتف يهتف به ليلًا:

. قم واطلب مطلع الشمس (العراق)، فإذا وصلت إلى مطلع الشمس فاطلب مغرب الشمس وسر إلى طنطا؛ فإنَّ بِها مقامك.

\*معاشر المسلمين\*:

أدعوكم الآن جميعًا أن نزور مع سيدنا السيد البدوي وبخدمته أرض العراق، وقد أصبح في سن الثامنة والثلاثين، فاستقبلوا أرواح الأولياء بالترضي عنهم.

وأرى بعين الإيمان واليقين جدي سيدنا الجيلاني وسيدنا الرفاعي معهم وقالا له: يا أحمد قد جئناك بمفاتيح العراق واليمن والهند والسند والروم والمشرق والمغرب بأيدينا، فإن كنت تريد أي مفتاح شئت؛ أعطيناه لك، (اطلب المكان الذي تحب أن تشرف عليه من ناحية وظيفة الأولياء، اطلب وتمنَّ) فقال لهما:

. أنا منكما، ولكني لا آخذ المفتاح إلا من الفتاح (لا آخذ الإمامة الروحية إلَّا من الله تعالى).

هذا منتهى الاتصال بالله تعالى، والأولياء يستحيون من الله تعالى أن يبسطوا أيديَهم لأحد سواه.

\*أحبتي في الله \*:

لم يترك سيدنا أبو اللثامين مقامًا من مقامات الأولياء في العراق إلا زارها بدءًا من سيدنا الجيلاني وموسى الكاظم في بغداد، ثم الشيخ أبو الوفاء، ثم توجَّه لزيارة الإمام الرفاعى في قرية أم عبيد المقر الرئيس للطريقة الرفاعية.

وفي هذه القرية . أيها الإخوة . يوجد سيدة تسمى فاطمة بنت بري، كانت ذات جمال أحَّاذ وأنوثة طاغية، تتصدى بسحرها وجاذبيتها لكلِّ مَن يدَّعي أنه من الأولياء، ولا يخضع لفتنة النساء، وكم وقع في هواها المدَّعون للولاية، وسقطوا في حبائلها.

توجّه النداء من سيدنا الرفاعي إلى سيدنا البدوي أن يتوجَّه إلى هذه المرأة لتقويم سلوكها المعوج وتأديبها في الحال، وذكر له خطورة هذه المرأة، وبشَّره بالانتصار عليها وإخراجها من بؤرة العَفَن الذي سقطت فيه.

فودَّع السيد البدوي أخاه وتوجه إلى بنت بري، وصار أهل القرية يقولون: (ها هي ضحية جديدة من ضحايا فاطمة).

ووقف التاريخ ليسجل للسيد البدوي نصرَهُ على الفتنة والسحر والجاذبية والأنوثة، (وهكذا كلّ شاب من شباب سيدنا مُحَّد عَلَيْ )، وفي ليلة أمسك فيها الزمن أنفاسه في قرية أم عُبيد التقى السيد بفاطمة بنت بري، فإذا بالمرأة تزول رغبتها في

الرجال، وتدخل هيبة الإمام البدوي قلبها، فتخرجها من عالم الدنس إلى عالم الطهارة، ثأر لمن سلبتهم من الرجال. فسلبها بإذن الله حالها، فتابت على يديه، وكان يومًا مشهودًا بين الأولياء وأهل القرية، ودعته للزواج منها، فردَّ عليها الإمام: لن أتزوج إلَّا من الحور العين.

\*أحبابنا في الله \*:

وسرى نبأ توبة المرأة في القرية وأقبل الناس على السيد البدوي يبايعونه، وأقام بمم مجالس الذكر والحضرة، وأدَّبَهم بأدب الشريعة، ثم تركهم وسافر إلى شمال العراق وزار قبر سيدنا عدي بن مسافر في ، وختم بها زيارته التي استمرت سنة كاملة.

عاد بعدها برصيد طيب من السمو القلبي والوجداني، وحدَّث أخاه الحسن بالرؤى التي رآها للأولياء وخاصة مولانا الجيلاني والرفاعي، فقال أخوه الحسن: إنَّ الدعاة إلى الله هم مفاتيح الخير، والرفاعي والجيلاني يريدان أن تسير على طريقتهما في الدعوة، وقد كان طريقه ما الكتابُ والسنة، وهذا هو طريق الإسلام الصحيح.

ليسمع المخرّصون الذين يعترضون على التصوف:

\*طريق أهل الله جميعًا \*: \*الكتاب والسنة \*

شعار أهل الله جميعًا:

يا هذه الدنيا أصيخي واشهدي أنا بغير محمَّد لا نقتدي

فإلى أين أُمر السيد البدوي أن يتجه؟

وفي أي بقعة أسس دعوته وطريقته؟

ولماذا كان يُعِدُّ نفسه بالفروسية وضرب السيف؟

أعلق هذه الأسئلة لأجيب عنها في الدرس القادم إن شاء الله تعالى.

# ( ٦٩٨ )

# الإ<sub>ع</sub>مام السيد البدوي رضي الله عنه ٢

في أعلى قمة الولاية لله عز وجل تربع الأقطاب المحمَّديون الذين سبَّحت أرواحهم في محيط النور المحمَّدي، وجالت قلوبهم في حضرة الجمال القدسي، فاستمدت ذواتهم من نور الأنور، وشربت من رحيق الأسرار، وتحققت بكمالات الإرث المحمَّدي الذي نالت بفضله شرف الإمامة وتربَّعت على عرش الكرامة، قلوبهم بذكره أحياها، ومن الأرجاس والأكدار طهَّرها وجلَّاها، أحيا بهم الدين ونفع المريدين، وجلا بهم عن القلوب الصدأ، وأغاث بهم العباد، وأصلح بهم البلاد، هم الناطقون بالحق عن الحقيقة، والمرشدون إلى سلوك الطريقة، أولئك هم خواص الحق تعالى، الذين استخلصهم لنفسه، وأجلسهم على بساط أنسه، وقربهم إلى حضرة قدسه، وجعلهم شهود حضرته، وجنود مملكته، فافهم هذا أيها المسلم، وأصغ إلى ما قال فيهم المعلم:

فأجسامهم في الأرض قتلى بحبه وأرواحهم في الحجب نحو العلى تسري فما عرَّجوا عن مسِّ بؤس ولا ضر فما عرَّجوا عن مسِّ بؤس ولا ضر همومهم جوالة بمعسكر به أهل الله كالأنجم الزهر

\*فالولي\* ـ يا سادة ـ \*تولَّى طاعة الله تعالى، فتولَّى الله أمره فلم يكله لغيره طرفة عين\*.

الولي عبدٌ ظاهر الصلاح، عارف بالله وصفاته حسب الإمكان، مواظب على الطاعات، مجتنب للمعاصي، غير منهمك بالشهوات ولو كانت مباحة، وهو على

قدم سيدنا محمَّد ﷺ، تظهر على يديه الكرامات لتدل على مكانته عند الله؛ كإحياء الموتى، وإبراء الأكمه والأبرص.

وفي الذروة العليا ممَّن تربَّعوا على عرش الولاية الربَّانيَّة والوراثة المحمَّدية الإمام العارف بالله قطب الأقطاب في عصره، وسلطان العارفين الأصفياء، باب الحضرة المحمَّديَّة سيدنا الإمام أحمد البدوي.

فقد انعقد إجماع الأمة على إمامة القطب البدوي للأولياء، وبلوغه الذروة العليا في الولاية والمعرفة، بيد أنَّ حقيقة أبي اللثامين لم يقف عليها عارف، وحسب الناس أن يستضيئوا بنور الشمس، ولا عليهم أن يحيطوا بجوهرها أو يصلوا إلى كنهها.

ره وأرضاه وأرضانا معه

\*إخوة الإيمان \*:

تركت مع حضراتكم سيدنا البدوي يتحوَّل من العراق إلى مصر بعد أن أُمر أن يتوجَّه إلى طنطا سنة (٣٤٤هـ) ليقيم فيها، ويربِّي بها الرجال، ويتَّخذها مقرًّا لطريقته.

وأرى بعين الإيمان واليقين الإمام يتَّجه نحو مصر ليس معه دينار ولا درهم، ولا يرتدي إلَّا الجاكيت الأحمر واللثامين والعمامة الحمراء، لم يثر فضول أحد؛ كالمتعبدين الذين لا يسترعون انتباه أحد، وكما تدل رائحة العبق على الزهرة فقد دلَّ على السيد البدوي سلوكه العجيب، سبقه صِيتُه إلى مصر، وخرج الملك الظاهر بيبرس ليستقبل القادم العظيم، ويحتفل به هو وعسكره، وأنزله دار ضيافته وبايعه على طريقته، ثم توجَّه إلى طنطا، واتَّذ من سطح دار الشيخ ركين مقرًّا له، لا يرى أحدًا، ولا يراه أحد، وصار يقوم الليل ويشخص ببصره إلى السماء حتى انقلب سواد عينيه بحمرة تتوقَّد كالجمرة، صمتُّ دائم، عباداتٌ قلبيَّة، وزهد في الطعام والشراب.

سمع بالسيد البدوي أهل طنطا والبلاد المجاورة لها، فأقبل عليه الناس، واختار منهم أربعين رجلًا من خيرة الزاهدين الصالحين يطلبون صحبته، ويرغبون في

الاستهداء به، هؤلاء الأربعون كانوا نواة الدولة الصوفية التي أسَّسها السيد البدوي ورعاها، وأخذ عليهم العهد:

- ١ ـ ألَّا يخوضوا فيما يخوض فيه الناس من لغو الحديث.
  - ۲ ـ وأن يكون نطقهم ذكرًا.
    - ٣ ـ وصمتُهم فِكرًا.
      - ٤ . ونظرهم عِبرة.
- ٥ . وأمر كُلَّا منهم أن يتَّخذ صنعة ليأكل من عمل يده؛ لأنَّ العَرَق يُطهِّر الخطايا كما يطهِّره الوضوء (\*ومن أمسى كالًا من عمل يده أمسى مغفورًا له ذنبه\*) كما قاله سيدنا رسول الله عَيْكَ.
- تم عين لهم يومًا ليُدرِّ بَهم على حمل السلاح لمواجهة أعداء الأمة من الفرنجة؟
   لأنَّ الدفاع عن الأرض واجبٌ مقدَّس (\*ومَن قُتل دون أهله فهو شهيد\*) قولوا
   صدق رسول الله عَلَيْهُ.

## \*إخوتي في الله \*:

نفج هؤلاء هذا المنهج، وبدؤوا يزدادون يومًا بعد يوم، وبدأ الإمام يفقّهم في الدين ليكونوا دعاة على علم، تعلّموا فيه ألا يناموا إلا على وضوء، وأن تكون صحائفهم سامية طاهرة، صادقة في مسيرتها إلى الله تعالى، وحمل القوم الراية بصدق وأمانة، تعلّموا الفروسية ودرسوا مذهب الإمام الشافعي، وتعلّموا تجويد القرآن، وشعروا أهم قريبون من الله تعالى، لم يزعم أحد منهم أنّه طار في الهواء، أو مشى على الماء، أو أحيا الموتى بإذن الله تعالى، إثمّا كانوا على صِلة قوية بالله تعالى، وهم يتعلّمون على سطح الدار عند شيخهم حتى عُرفوا بالسطوحية، وجاءت الساعة التي يتعلّمون على سطح الدار عند شيخهم حتى عُرفوا بالسطوحية، وجاءت الساعة التي أعدّ لها الإمام منذ نشأته، وهيًا الأبطال حوله لها، نادى داعي الجهاد ضِد الفرنسيين، وأمر الإمام أبطاله أن يهيبوا بأهل القرى ويحرضوا الناس على الجهاد،

والتفت حولهم العسكر المؤمنة، وهبَّت عليهم ريح الجنَّة طيبة زكية، واندفع أهل الإيمان بقيادة السيد البدوي يستأصلون شأفة الفرنسيين، ويزلزلون الأرض تحت أقدامهم، وكانت العقيدة أقوى سلاح في المعركة، وتحافت الناس على الشهادة، وذكرت لهم خوارق كالتي نسمعها عن كرامات الأولياء.

هذه هي الصوفية الصادقة، جهاد النفس وجهاد العدو، المتصوِّف الحقيقي هو مَن يُسهم في نحضة بلده ورقيِّه، زراعةً وصناعةً وأمرًا بمعروف ونهيًا عن المنكر من غير عنف ولا قهر ولا إكراه.

أتعرفون ماذا فعل هو وجيشه؟

لقد أنزل بهم أبشع الهزائم، حيث أطلق على الفرنسيين مياه النيل وهم في طريقهم إلى المنصورة، فمات أكثر من ثلاثين ألف جندي فرنسي، وأُسر الملك لويس التاسع، وحبسه عنده، ولم يطلق سراحه إلَّا بفدية من فرنسة بعد أربع سنوات.

وجاءت إليه امرأة تذكر له أن ابنها أسير، وهي ترجوه أن يفك ابنها من الأسر، فإذا بالإمام يمد يده في الهواء ثم يعيدها ثم يقول: ابنك صار في البيت، وتكررت هذه الكرامة منه حتى لقب بجلاب الأسير.

هذا الدور العظيم للإمام دعا الأيوبيّين حكّام البلاد لأن يتعرّفوا على حال هذا الرجل العظيم الذي وراءه هذا الجيش الضخم من المريدين، فأرسلوا له جواسيس منهم لينخرطوا بينهم بدعوى أنهم مريدون، فلمّا رأوه رجلَ دين وليس رجل سياسة انضووا تحت لوائه وصاروا من أتباعه، فلمّا اطمأن الأيوبيُّون إلى الرجل؛ أرسلوا إلى قاضي القضاة تقي الدين بن دقيق العيد ليتعرّف على هذا الرجل، ففكّر ابن دقيق العيد بمن ينجز هذه المهمة، فأرسل إلى الشيخ عبد العزيز الدريني، وكان من أساطين العلم وسدنة الفقه والتشريع.

كان الإمام الدريني يفكر طوال الطريق من القاهرة إلى طنطا في أعوص المسائل الفقهية من كتاب جعله في كمه، ليطرحها على الإمام بمدف استكشاف مستواه العلمي.

فما أن دخل عليه حتى قال له الإمام: . لماذا تحمل في كمك كتاب الشجرة، جئت تسأل عن العلم، وكتاب الشجرة في كمك.

فتماسك الدريني.

وعلى سطح داره دارت المناظرة، حجة تقارع حجة، ودليل يضارع دليلا، ورأي يناهض رأيًا، كل هذا والسيد البدوي هو الفارس المجلّي، وبعد ساعات رفع الشيخ الدريني يده معلنًا ختام المناظرة، ثم قبّل يد السيد البدوي، وعاد إلى القاهرة، ودخل على قاضي القضاة ابن دقيق العيد، وألقى أمامه قنبلة على مسمعه وقال: لقد أصبحت من أتباع السيد البدوي، ووجدته بحرًا في العلم لا يدرك له قرار، وقال لي حين ودعته: أبلغ شيخ الإسلام الذي أرسلك أن المصحف المعلق في صدر حجرته به خطأان، الأول في سورة الرحمن، والثاني في سورة يس.

أسرع ابن دقيق العيد وبحث في السورتين في مصحفه المخطوط، فوجد الخطأين، فظل مبهوتًا مشدوهًا: لقد صدق السيد البدوي.

ثم قرر ابن دقيق العيد أن يذهب بنفسه إلى الإمام البدوي.

وابن دقيق العيد (مُحَدَّد بن علي ٦٢٥ . ٧٠٢ هـ) من أساطين العلم، تعلَّم بدمشق والإسكندرية والقاهرة، وتفقَّه على المذهب المالكي وأتقنه، ثم انتقل إلى المذهب الشافعي فأحاط به، وصاريفتي على المذهبين، وتوفيّ بالقاهرة).

وانطلق الإمام إلى الإمام، انطلق بحر الشريعة إلى بحر الحقيقة، وهو يتمنّى أن يفوز عليه فوزًا عظيمًا ليخفت صوت الشعبية التي حظى بها السيد البدوي، فالتقى

البحران (على السطح)، ونظر إلى أتباعه في صمتهم وسكوتهم وعمائمهم الحمر يشكلون منظرًا غريبًا يملأ النفس رهبة، فقال في نفسه:

. رباه ماذا أرى، إنهم قوم مجانين.

ثم تقدُّم وسلَّم على السيد البدوي، فقال له السيد:

. مجانين، إلَّا أن جنونهم عزيز، على أعقابهم يسجد العقل.

ارتبك الإمام ابن دقيق العيد وتماسك، وسأله عن الطريقة الأحمدية وأركانها.

ووقف الزمان، وأنصت الإنس والجان، وسمعوا الإمام السيد البدوي يقول:

(طريقتنا مستمدَّة من الكتاب والسنة، مَن خالفهما فليس منا، والمريد الصادق هو مَن يعيش طاهر القلب نقيَّ السريرة، لا تخالجه خواطر تحجبه عن الله تعالى، ويشترط فيه:

أن يكون صادقًا، صابرًا على المكروه، وفيًّا بالوعد غير حانث بالعهد، مستقيمًا على الطريقة، يأكل من عمل يده، يُطعم الجائع ويكسو العاري، ويُغيث الملهوف، يعبد الله في السِّرِ مثلما يعبده في العلانية، يحافظ على الصلوات في أوقاتها، يصون جوارحه عن المعصية، يُعرِض عن الدنيا وزينتها، مكتفيًا بما يُقيم أودَه، ينتظر الموت أن يأتيه في أية لحظة، يندم على الوقت الذي يمرُّ عليه دون أن يذكر الله فيه، يتمثَّل الصراط وهو مارّ عليه، وجهنم وهو واردها، يتخيَّل موقفه أمام الله وأعضاؤه تشهد عليه، يستحى من الله أن يراه في حالةٍ تُغضبه.

هذه أولى الملامح الخاصة بالمريد وعند الله المزيد).

تصوروا الإمام ابن دقيق العيد، الذي درس الشريعة ووصل إلى أعلى مناصب القضاء في الدولة، يكتشف أنه وُلِدَ من جديد في جلسة واحدة، ويُقرِّر أن يصبح واحدًا من أتباع السيد البدوي، ويعود إلى القاهرة ذاكرًا من الدرجة الأولى.

## \*أيها الأحبة والصحب\*:

عاش السيد البدوي تسعة وسبعين عامًا، وكما قيَّض الله لسيدنا إبراهيم بن أدهم خادمه إبراهيم بن بشار ليحفظ وصاياه ويُدوِّن تعاليمه، فكذلك قيَّض الله للسيد البدوي تلميذه عبد العال الفيشاوي ليصب في ذاكرة التاريخ الحِكم الغوالي والعظات البليغة التي قالها السيد البدوي.

### \*معاشر المسلمين\*:

لم يكن الإمام ينزل من السطح إلّا لصلاة الجمعة والجماعة، وكان أغلب وقته صامتًا يُناجي الله في سِرِّه ويمجده، حتى اختاره الله لجواره في (١٢) ربيع الأول سنة (٢٧٥هـ).

ودوَّى نبأ موته كما يحدث زلزال يهزّ الأرض هزَّا، وصار الناس يتهامسون: إنَّ مِن رضوان الله على السيد البدوي أن يموت في اليوم نفسه الذي ولد ومات فيه النبيُّ وعدُّوا ذلك من محبة الله له.

وحضر مريدوه ليغسلوه، فدخلوا على غرفته، وأرادوا حمله إلى المغتسل، فإذا بالكرامة تحدث، إذ بالسيد البدوي يقوم من فراشه حيًّا ويقول: \*أنا أغسِّل نفسي\*. فدخل فاغتسل غسل الموت، ثم عاد إلى فراشه ثانية ومات.

وقامت الدنيا ولم تقعد لهذه الكرامة الأخيرة، وصلوا عليه، وبايعوا خليفته عبد العال على الطريقة، وصار المريدون يحضرون كل عام في (١٢) ربيع الأول يزورون شيخهم ويقيمون مولدًا، صار احتفالًا سنويًا ما زال يكبر ويكبر ويتضخم حتى يجتمع مئات الآلاف، وبُني بجوار قبره مسجد السيد البدوي، وبجواره زاويته، وفيها عمامته وقميصه وعصاه وسبحته التي جاء بها من العراق، وتتكون من ألف حبة، وتحولت طنطا لوجود ضريح السيد البدوي فيها إحدى العواصم الكبرى في مصر.

إِنَّ السيد البدوي سيرةً وتاريحًا ليس بأسطورة شعبية، لكنها ولاية لا أظنُها تختفي ما دامت ولاية الأولياء، ومادام قول الله تعالى يُتلى: ﴿أَلَا إِنَّ أَولِيَاءَ اللهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [يونس: ٦٢].

### المصادر:

- . جوهرة الدسوقي
- . العارف بالله أبو العباس الفتى البدوي أبو اللثامين.
  - ـ شذرات الذهب لابن العماد ٢٠٢/٧
  - . السيد البدوي عبد المنعم قنديل . نحضة مصر
- . السيد أحمد البدوي سعد القاضي دار غريب . القاهرة
- . العظة والاعتبار في حياة السيد البدوي. أحمد مُجَّد جي
  - . أعلام الصوفية د. جوى المهدى
  - . النجوم الزهرة ٢٥٢/٧ لابن تغري بردي
  - . النصيحة العلوية للإمام نور الدين الحلبي
  - . دائرة المعارف الإسلامية (السيد أحمد البدوي)
    - . الأعلام للزركلي ١/ ١٧٥
    - . الإمام الشعراني الطبقات الكبرى ١٨٣/١
      - -الموسوعة الصوفية ١٥٧ للحنفي

# ( 799 )

# الإ<sub>ع</sub>هام الشيخ عبد الغنيُّ النابلسيُّ (1050-۱۱۴هـ) (۱۲۲۱۳۷۱م)

هو الشيخ عبد الغني بن إسماعيل بن عبد الغني النابلسي الدمشقي الحنفي. . . . .

ينسب الشيخ إلى الخليفة الراشدي سيدنا عمر بن الخطاب، ولقد حُرر هذا النسب عام 1246ه في كتاب جليل محفوظ عند أسرة النابلسي حفظهم الله.

وأصل أسرته من حماة، وجده الثاني عشر برهان الدين إبراهيم بن سعد الله بن جماعة ولد بحماة سنة ٩٦٥ه، ثم انتقل إلى دمشق ليتلقى العلوم، وفي عام ٩٧٥ه قصد بيت المقدس لزيارته، فمات بعد وصوله بأيام، فبقيت أسرته في بيت المقدس، ودرس أولاده فيها، وتعلموا في مساجدها، وعلى مشايخها أخذوا العلوم، ثم تولّوا بعد ذلك خطابة المسجد الأقصى وغيره.

وأول من انتقل إلى دمشق منهم جد النابلسي الرابع: إبراهيم بن إسماعيل بن برهان الدين إبراهيم.

فأسرته عُرفت بالعلم والقضاء والخطابة، بدءًا من موفق الدين ابن جماعة إلى سيدنا عبد الغني النابلسي، وهذا من أسباب نبوغه المبكر.

## مولده ونشأته:

ولد يوم الأحد في دمشق ٤ ذي الحجة عام (٥٠٠هـ/ ١٦٤٠م) حين كان والده في القاهرة للتجارة.

ولد ونشأ وتصوف في دمشق، قضى سبع سنوات من عمره في دراسة كتابات "التجارب الروحيّة" لِفُقهاء الصوفية.

وتطلعنا الكتب أن الشيخ عبد الغني كان يتفوق على إخوته بالنبوغ والذكاء المبكر، مما مهد لاهتمام والده به، فقد كان والده أول من قرأ على يديه القرآن الكريم في سن الخامسة، وورث عن أبيه الحافظة العجيبة وروحه العلمية.

وفي سن العاشرة حفظ مقدمات العلوم: «الألفية»، «الجزرية»، «الرحبية».

وحضر دروس والده في التفسير والفقه في كتاب «الأحكام شرح الدرر» في الأموي وأجازه، وتابع دروس الشيخ نجم الدين الغزي (1061هـ - ١٦٥١م) في الحديث تحت القبة في الجامع الأموي، وحصل على أول إجازة في الحديث، وفي الثانية عشرة من عمره توفي والده، فكتب أول أشعاره في رثاء والده معلمه الأول، ثم تابع تحصيله العلمي تحت إشراف والدته، وحصًل معظم علومه مع حداثة سنه.

وفي العشرين من عمره تولى التدريس في الجامع الأموي في دمشق بالقرب من منزله الواقع في العنبريين.

فشيخنا الجليل ورث حب العلم وتقديسه، وورث ذكاءً ونبوغًا مبكرًا، وسط "أسرة تربوية" تحمل في ثناياها أشكال الورع في السر والعلن، مما مهد لظهور شخصية العارف بالله الشيخ عبد الغني النابلسي، الذي لقب في ذلك الزمان بالأستاذ الأعظم".

هذا الكلام يوصلنا إلى أهمية المحضن الأول للأولاد، فلا بد أن تكون المحاضن تربوية السمة والصفة، فعندما يعيش الأولاد باهتمام تربوي ورع يُقصد به المباهاة أمام الحبيب المصطفى؛ فمن المؤكد أنه ستعطى البذور ثمارًا صالحة ونافعة للفرد أولًا وللمجتمع ثانيًا.

#### شيوخه:

درس على عدد من شيوخ عصره ونال منهم الإجازات، ومنهم:

﴿ فِي علوم اللغة العربية: الشيخ محمود الكردي المتوفى (١٠٤٩هـ).

في علوم الفقه وأصوله:

الشيخ أحمد القلعي الحنفي (١٠٦٧).

الشيخ مُحَدًّد كمال الدين الحسيني الشهير بابن حمزة نقيب الأشراف، قرأ عليه جملة من الفنون.

الشيخ على الشبراملسي الشافعي، أجازه إجازات كثيرة.

﴿ وَفِي عَلُومُ الْحَدَيْثِ: الشَّيخُ عَبِدُ البَّاقِي الْحَنِيلِي الْمُتَّوفِي (١٠٧١هـ).

இ وفي علم الفرائض والحساب: الشيخ كمال الدين مُجَّد بن يحيى الشافعي الشهير بالفرضي (١٠٨٨)

### عصره:

كان العصر الذي ولد فيه الشيخ عبد الغني عصر فوضى اجتماعية وانحطاط أخلاقي، فقد كانت الدولة العثمانية تحتضن العالم العربي تقريبًا في القرن العاشر الهجري، وكانت الأمم الإسلامية مستغرقة في اتباع الشهوات والأهواء، حتى ماتت الفضيلة بين الناس، وساد الجهل، وانقلبت الحكومات الإسلامية إلى مطايا استبداد وفوضى، هذا قبل بداية العهد الثاني الجديد للدولة العثمانية، فكان عصر شيخنا عصر المستبدين، فانصرف العلماء في مصر والشام والعراق والحجاز واليمن وإيران والهند إلى التدريس والإفادة، والباحثون والمفكرون إلى التأليف والتحقيق، والمشايخ والصوفية الربانيون اتجهوا إلى إصلاح النفوس وتزكية القلوب.

هذا وقد غلب على أهل العلم في هذا العصر ذوق الشعر والأدب؛ ليكون وسيلة راقية للوصول إلى قلوب الحائرين والتائهين، والشيخ عبد الغني كان شاعرًا، أديبًا، عالمًا ربانيًّا، فقيهًا، مفسرًا.

### وظائفه:

رغم تنوع علوم الشيخ عبد الغني وغزارتها لم يشغل إلا منصبين:

الأول: وظيفة القضاء في محكمة الميدان عام ١٠٧٥هـ، ولم يلبث أن تركها.

والثاني: انتخبه أهل دمشق في عام ١١٣٥هـ مفتيًا لدمشق، فجاء المرسوم السلطاني من إستنبول بذلك، ولكنه لم يلبث أن ترك الوظيفة؛ ليتفرغ للخلوة التي ستمهد له الطريق للوصول.

### خلوته:

اعتزل في بيته سبع سنوات لا يخرج إلا لضرورة، إلا أنه لم ينقطع عن التأليف واستقبال طلابه للتدريس وذكر الله في السر والعلن، ولا ننسى أنه منذ الصغر دأب على قراءة سير الصالحين والمتصوفين؛ مما جعله مهيّاً لهذا الدور الصوفي، والخلوة سنة نبوية شريفة، كم تحتاج في الزمان إلى من يُعيد إحياءها!!

وقد ذكر في كتابه «الحضرة الأنسية في الرحلة القدسية» صوفيته وتدرجه فيها.

خرج الشيخ عبد الغني النابلسي بعد سبع سنين إلى الناس الذين ازدادوا في احترامهم له بعد أن رموه بالحجارة.

خرج وعليه هيبة العارفين بالله ووقارهم، ومنذ ذلك اليوم ذاع صيته في العالم الإسلامي، وبدأ الفتوح الرباني للتأليف، وقد برع أكثرَ ما برع في الدفاع عن الصوفيين، وجمع شعره الصوفي في ديوان "الإلهيات"، وأخذ يتردد على ضرائح الأولياء، وقبور الصالحين، يزورهم ويقرأ في سيرتهم، ويدافع عنهم عند المنكرين، ويمدحهم نثرًا وشعرًا.

وتلقى الطريقة النقشبندية عن الشيخ أحمد البلخي الذي زار دمشق سنة المرابق الطريقة القادرية عن الشيخ عبد الرزاق الكيلاني عام ١٠٧٥هـ. وكان كثير المطالعة لكتب الشيخ محيي الدين بن العربي، وكتب السادة الصوفية كابن سبعين والعفيف التلمساني.

لقد تبحر الشيخ عبد الغني النابلسي في علوم الصوفية حتى عُدّ من أشهر الأولياء العارفين، وقد ظهرت له كرامات، ومن أشهرها تبحره في جميع العلوم، وقد ترجم له المرادي في "سلك الدرر" فقال عنه: "أستاذ الأساتذة، وجِهبِذ الجهابذة، الولي العارف، ينبوع العوارف والمعارف، الإمام الوحيد، الهمام الفريد، العالم العلامة، الحجة الفهامة، البحر الكبير، الجد الشهير، شيخ الإسلام، صدر الأئمة الأعلام، صاحب المصنفات التي اشتهرت شرقًا وغُرْبًا، وتداولها الناس عجمًا وعُرْبًا، العارف بربه، الفائز بقربه وحبه، ذو الكرامات الظاهرة، والمكاشفات الباهرة:

هيهات لا يأتي الزمان بمثله! إنَّ الزمان بمثله لبخيل

### دروسه:

تفرغ بعد ذلك للعلم باحثًا ومصنفًا وشاعرًا وأديبًا ومعلمًا، وكانت دروسه كالتالى:

دروس عامة، ودروس خاصة.

فدروسه العامة بعد الفجر وضحوة النهار وبعد العصر، في ثلاثة مواضع: الجامع الأموي، والمدرسة السلمية، ومنزله، وأما الدروس الخاصة؛ فهي في منزله.

ومواد دروسه: تشمل العلوم كلها من مبادئها إلى التخصص، بدءًا بعلم الحديث ثم التفسير، فالفقه، فالتصوف.

والشيخ عبد الغني النابلسي هو أول من دأب على تفقيه أهل الصالحية بعلوم المذهب الحنفي والشافعي، بعد أن كان المذهب الحنبلي هو السائد لديهم بالصالحية منذ إنشاء جامع الحنابلة والمدرسة العمرية الحنبلية بصالحية الشام، وذلك بعد أن انتقل من بيته بجوار الأموي إلى بيته في الصالحية، وفي الصالحية لم يتوقف عن إلقاء الدروس في تسهيل تفسير القرآن للبيضاوي، وفي تدريس «الفتوحات المكية» لابن العربي.

وظل الشيخ يستقبل في إيوان داره عددًا كبيرًا من طلبة العلم للمذهب الحنفي، وظلت دروسه كذلك في عهد ابنه الشيخ إسماعيل وحفيده مصطفى رحمهم الله.

دانت له كل الناس، وبايعه آخر عمره كل من وجد في عصره بالملأ العام بين الأنام.

وفي «سلك الدرر»: استجيز من سائر الأقطار (١).

### مؤلفاته وكتبه:

كانت مؤلفاته كثيرة، وقد بلغت زهاء ثلاث مئة مؤلف؛ ما بين كتب ورسائل ودواوين ذكرها خلال رحلته الكبرى، وتميزت بدفاعه عن الصوفية، ومنها:

الوجود الحق.

جواهر النصوص في شرح كلمات الفصوص.

غاية المطلوب، في محبة المحبوب.

هدية الفقير، وتحية الوزير.

السانحات النابلسية، والسارحات الأنسية.

بداية المريد، ونهاية السعيد.

<sup>(</sup>۱) «سلك الدرر» (۳/ ۳۰).

بذل الإحسان، في تحقيق معنى الإنسان.

إيضاح المقصود من وحدة الوجود، وهي رسالة صغيرة.

الحضرة الأنسية في الرحلة القدسية.

تعطير الأنام في تعبير المنام.

التعبير في تفسير الأحلام.

ديوان الدواوين، وهو مجموعة شعره.

فضائل الشهور والأيام.

أسرار الشريعة.

منظومة أسماء الله الحسني.

الفتح الرباني والفيض الرحماني.

خمرة الحان ورنة الألحان شرح رسالة الشيخ أرسلان.

الوجود الحق والخطاب الصدق.

ذخائر المواريث في الدلالة على مواضع الحديث.

إيضاح الدلالات في سماع الآلات.

رائحة الجنّة شرح إضاءة الدجنّة في اعتقاد أهل السُّنَّة.

رشحات الأقلام شرح كفاية الغلام.

وأعدُّ مناهج تدريس للتصوف حوالي ٢٠٠٠ كتابًا؛ منها:

الرد المتين على منتقص العارف محيى الدين.

ردّ المفتري على الطعن بالششتري.

التنبيه من النوم في حكم مواجيد القوم.

### رحلاته:

بعد خلوته التي تحدثنا عنها قام بعدة رحلات: إلى لبنان، ثم إلى بيت المقدس، ثم إلى الشام ومصر والحجاز.

والرحلة الكبرى هي إلى مصر والحجاز والشام في سنة ١١٠٥هـ، خرج من داره بجانب الجامع الأموي، وتحول في دمشق مودعًا وزائرًا قبور الصالحين والأولياء والصحابة.

وبعد أن طاف في الشام اتجه إلى بيت المقدس، ثم إلى مصر، ثم إلى الحجاز قاصدًا الحج إلى بيت الله الحرام، وفي عودته إلى الشام مات أخوه فدفنه، واتجه نحو الشمال ليصل إلى تبوك ومعان، ثم وصل دمشق في ٣٨٨ يومًا من بدء رحلته، بدأت (١١٠٥/١/١)، وانتهت (١١٠٦/٢٥).

ومرافقوه في رحلته: ابنه إسماعيل، وخادمه، وأخوه الذي توفي في طريق العودة.

وكان الإمام النابلسي من المغرمين بالرحلات، فقد كان هدفه زيارة الأولياء الصالحين أحياءً وأمواتًا، والتباحث مع علماء هذه الأمصار، والهدف الأخير هو الاستمتاع بالتنزه حتى أقعده مرض في داره.

قال الغزي: "وفي حال مرض الأستاذ لم يغب إدراكه، ولا تغير شيء من حواسه إلى أن خرجت روحه الشريفة، وكان كثيرًا ما يقول في مرضه: تعالوا انظروا إلى "نقش بندي" ويشير إلى بدنه، واجتمعت في داره غالب الحفظة للقرآن الكريم في دمشق، ولما وضع على المغتسل اجتمع علماء دمشق وطلبتها لغسله، ووقف الشيخ حسن البصير المنشد، وأنشد قصيدة الأستاذ المشهورة وأولها:

خلوة القبر أشرف الخلوات بلقاء الحبيب في الجلوات وصُلِّى عليه في إيوان القاعة مرارًا عديدة.

### وفاته:

توفي بعد مرضٍ ألمَّ به في ٢٤ شعبان (١١٤٣هـ - ١٧٣١م)، ودُفن في القبة التي كان قد بناها في بيته، ثم أُقيم على قبره جامع في بدايات القرن الثالث عشر للهجرة.

وخلاصة القول فيه ما قاله صاحب «سلك الدرر»: (لم يأت عالم مثله في عصره أو بعده).

ونختم ترجمة الإمام الجليل بهذه الأبيات من كنوز شعره "خلوة القبر أشرف الخلوات":

بلقاء الحبيب في الجلوات يشغل الروح عن إثم الصفات لسعيد قد ذاق سر الممات ودخول في أشرف الجنات أيَّ جمعٍ أكمل الحالات يترقى بها علا الدرجات يتسدلي بها إلى السدركات

خلوة القبر أشرف الخلوات خلوة القبر للتجرد عما خلوة القبر ليذة ونعيم خلوة القبر راحة وسرور خلوة القبر راحة وسرور حضرة تجمع المتيم فيها هي سعد لكل عبد سعيد وهي سجن لكل عبد شقي **( Y·· )** 

# الهارف بالله سيدي الشيخ مصطفى التركماني (١٩٢٧م)

## شيخ الطريقتين الرفاعية والشاذلية

هو الشيخ مصطفى بن عبد الرزاق بن إسماعيل بن مُحَمَّد التركماني الشافعي الأشعري، من الجولان.

نزل الشيخ إسماعيل ومُحَد لتعلم العلم الشرعي عند الشيخ عبد الغني الغنيمي الميداني شيخ الحنفية.

وولد الشيخ مصطفى في محلة الجيزة حوران لعمل والده هناك سنة ١٩٢٧م، ونشأ في ظل والديه الكريمين من آل التركماني وآل المناشفى.

درس العلم الشرعي وعمره ١٢ سنة على يدي شيخه الشيخ حسن حبنكة رحمه الله في معهد التوجيه الإسلامي في الميدان.

وكان من شيوخه أيضًا الشيخ صادق حبنكة رحمه الله، والشيخ إبراهيم الغلاييني رحمه الله تعالى.

وكان من أقرانه عنده الشيخ خيرو ياسين، وكان أكبر منه..

وحين تخرج في المعهد انتسب إلى جامعة دمشق، وحصل على الإجازة في العلوم الشرعية، ثم دبلوم التربية.

عمل مدرسًا للعلوم الشرعية في مدارس دمشق من عام ١٩٢٥ إلى عام ١٩٧٥.

## صلته بالتصوف رحمه الله تعالى:

طاف للتدريس بالريف والمحافظات حتى وصل إلى دمشق سنة ١٩٦٩ في إعدادية الفتى العربي بالميدان.

وفي سنة ١٩٧٥ أعير من التربية إلى قطر لتدريس العلوم الشرعية والقرآن، وفي سنة ١٩٧٠ انتهى عقده وعاد إلى دمشق.

سلك على أيدي أشياخ بررة في عصره من أهل التصوف والأخلاق؛ وهم:

- ١ - مولانا وقدوتنا إلى الله تعالى سيدي مُحَدَّد بن الهاشمي: ودخل الخلوة عنده، وفي نهاية الخلوة قال له: قم مرشدًا.

- ٢ - سيدنا الشيخ إبراهيم الغلاييني في قطنا، وحضر جلساته، وله عنده حظوة كبيرة.

-٣- سيدنا وقدوتنا إلى الله سيدي عبد الرحمن السبسبي في حماة، شيخ الطريقة الرفاعية، وأجيز منه بالطريقة الرفاعية.

-٤- وعلى أثرها صارت له صلة بسيدنا محمود الشقفة رحمه الله شيخ حماة، وكان من خلفائه.

فهو مجاز في الطريقتين الرفاعية والشاذلية؛ الرفاعية عن شيخه الشيخ محمود الشقفة عن شيخه الله، والشاذلية عن شيخه الشيخ عبد الرحمن السبسبي رحمهم الله، والشاغوري عن شيخه الشيخ مجدًّد الهاشمي رحمهم الله.

-٥- السيد مُحَّد مكي الكتاني رحمه الله تعالى في عام ١٩٧٢. وكان يصلي إمامًا في التراويح بحضرته ختمة كاملة، وأخذ منه إجازة في حفظ القرآن عالية الإسناد بالتسلسل عن ثمانية عشر قارئًا إلى سيدنا رسول الله على وكان مولانا السيد المكي معجبًا بقراءة سيدنا الشيخ مصطفى ويقول لإخوانه:

كيف لم نتعرف من قبل على الشيخ مصطفى؟!

وحين تولى الخلافة سنة ٢٠٠٤م بعد وفاة سيدنا الشيخ عبد الرحمن الشاغوري كان لا يرضى أن يعطي الطريق لأحد حتى يأخذ الأذن بصورة مباشرة من سيدنا رسول الله عليه كما حدثني ولده حفظه الله.

## دروسه العلمية:

كان الشيخ خطيبًا ومدرسًا في جامع الرضا في الزاهرة.

ولم تتوقف دروسه رحمه الله في حياته كلها.

ففي دمشق درَّس في مساجد: الأشمر - غزوة بدر- عبد القادر الحسيني- الرضا.

وكانت مواعيد دروسه بعد الفجر وبعد العصر وبين العشاءين.

قال بعد وفاة شيخه الشيخ حسن حبنكة: إن إمداداتي الروحية كانت أغلبها من الشيخ حسن حبنكة رحمه الله تعالى.

عدد أولاده: ولدان: ذكر -وهو سيدي عبد الرزاق - وابنة، وله ٢٣ حفيدًا.

وفاته: توفي الشيخ إثر مرض ألم به ودخل المشفى لإجراء عملية جراحية توفي على أثرها سنة ٢٠٠٦م وصُلي عليه في جامع زين العابدين، وبويع بعده سيدنا الشيخ شكري اللُّحفي الحافظ الجامع، بقية السلف الصالحين.

**( Y • 1 )** 

# العارف بالله

# سيدنا الشيخ شكري اللُحفي

(۱۹۲۰ – ۱۹۲۰ م)

## الحافظ الجامع العابد الزاهد شيخ الطريقة الشاذلية

هو سيدنا الشيخ شكري بن أحمد بن علي بن أحمد اللُّحفي الحنفي الأشعري الشاذلي.

ولد في القنوات بدمشق سنة (١٩٢٠م)، وأصله من مدينة لحُف في طرف حلب.

نشأ في كنف والديه، وكان والده يتكلم بالحكمة، متسامحًا لأبعد حد، ووالدته من آل الجزائري الحسنيين من الشام، وكانت من الصالحات، من مسها بسوء أصابه البلاء، وكان الشيخ مؤدبًا معهما وبارًّا بهما، حتى إنه لا يذكر ما لونُ عيني والده! ومرة قدَّم له فرنكًا من عمله، فدعا له وقال: (اذهب، الله لا يعيزك لأحد طوال حياتك) فوجد بركة دعوته طوال عمره.

تزوج من آل الجزائري الحسني وأعقب أربعة أولاد، ثم تزوج فلسطينية من آل جاد الله ولم يعقب منها، وكان له منها ربيبة.

### تسلسله العلمي:

-بدأ بحفظ القرآن في سنه السادسة، وفي سن الثامنة عشرة أكمل حفظ القرآن على يد الشيخ عز الدين عرقسوسي في جامع السنانية.

- نال الابتدائية والإعدادية سنة ١٩٤٤م، وبينهما سنة، ونال الثانوية خلال أربع سنوات عام ١٩٥٥، وأراد متابعة الدراسة في الأدب العربي ثم الشريعة، ولكنه لم يتيسر له.

-انتسب إلى الكلية الشرعية التي أسسها الشيخ تاج الدين الحسني عام ١٩٤٢ خلال الحرب العالمية الثانية لمدة ثلاث سنوات.

-عين في وظيفة التعليم الابتدائي بين حلب ودرعا، ثم دمشق، ثم أصبح مدير مدرسة في أشرفية الوادي (الجديدة) لمدة سنتين، وكان يخرج كل يوم بعد الفجر ماشيًا ليصل إلى مدرسته.

ثم انتقل إلى مديرية التربية وعمل في عدد من المديريات، وكان في بعضها موجهًا.

- أتقن اللغة الفرنسية وكان يدرّسها في كلية الشريعة بدمشق.

- تعلم الخط العربي على أيدي أساتذة مهرة؛ وهم: السيد ممدوح الشريف، والسيد بدوي الديراني، والسيد حلمي حباب.

-أخذ علم القراءات القرآنية عن الشيخ يوسف أبو ديل (وهو تلميذ الشيخ أبي الحسن الكردي) لمدة سنتين، وألف أثناءها كتابًا سماه «تحفة العصر في القراءات» يدرس في بعض المعاهد الشرعية اليوم.

-خطب في عدة مساجد، فلما طلب منه أن يتكلم على الشيوعية رفض واستقال وقال كلمته: الخطيب لسان قومه.

-درس الفقه الحنفي على سيدنا الشيخ عبد الحميد كيوان في جامع سيدي هشام في سوق مدحت باشا، وحضر النحو على الشيخ لطفى الفيومي.

-ومن شدة جرأته رحمه الله أنه زرع العَلَم السوري على دبابة كانت في باب الجابية لفرنسة، ولم يطلق عليه النار أحد.

وكان له نافدة في إحدى الجرائد الفرنسية كان يكتب فيها.

#### توجهه نحو التصوف:

تعرف الشيخ إلى سيدنا مُحِدّ بن الهاشمي عن طريق شيخه الشيخ يوسف أبو ديل تلميذ الشيخ الهاشمي، ولازمه، وكان يسقي الماء في مجلسه وقال: إنه أخذها من الشيخ أبي سليمان عبد الوهاب المنير خادم الشيخ الهاشمي رحمهم الله تعالى. وكان يقول: كان الشيخ الهاشمي يقبل تلامذته على أية حال كانوا عليها ولا يرد أحدًا عن بابه، وعمل أول خلوة له عند سيدنا الهاشمي وقال عنه: إن سيدي شكري دخل الخلوة ولم يخرج منها، فكان ذاكرًا لله بالاسم الأعظم طوال حياته رحمه الله.

وكان إذا غاب شيخه عن درسه في الجامع الأموي يوم الثلاثاء بعد العصر؛ ناب عنه.

عاش في ظل شيخه الهاشمي متنعمًا بدروسه وذكره، فتعلم الزهد والتواضع والتسليم المطلق لله تعالى في جميع أموره، فكان لا يرى فاعلًا في الكون إلا الله تعالى، حافظًا للسانه لا يغتاب ولا يسمح بالغيبة أمامه، وحين حضر «البردة» في أحد المساجد غيَّر بيتًا في «البردة» لأن فيه غيبة، وكانت الغيبة أكره شيء على قلبه، قال سيدنا البوصيري:

ولم أرد زهرة الدنيا التي اقتطفت يدا زهير بما أثنى على هرم فغيَّر الشطر الثاني:

...... يد امرئ جاء مدَّاحًا لذي كرم

وله تعبيرات لطيفة في تحويل بعض كلمات الإرشاد؛ نحو:

خُبَّد كل ما في الكون مظهره خُبَّد خير ما في الكون مظهره

رهو الآصال سلم على طه مُحَّد

برد الآصال سلم على طه مُحَدَّد

مُحِدًد مشرق بدرًا على علم

مُحَدًد مشرق بدرًا على علم

وفي تصحيح «حزب النصر»:

(مُساقًا ومُصادًا فيها) (مَسوقًا ومَصيدًا).

وفي تصحيح ختم القرآن:

(مردًّا غير مخزي ولا فاضح): (مردًّا غير مُخزِ ولا فاضح).

وبعد وفاة سيدنا الشيخ الهاشمي لازم مجالس مولانا الشيخ الشاغوري رحمه الله الذي قال عنه: (هذا الرجل لا نشك بولايته).

وقال عنه مولانا الشيخ عبد الوكيل الدروبي رحمه الله: لم يستفد من حال الهاشمي إلا سيدي شكري اللحفي.

وحين توفي سيدنا الشيخ عبد الرحمن الشاغوري سنة ٢٠٠٤م وبويع سيدنا الشيخ مصطفى؛ كلفه بعمل خلوة لإخوان الطريقة وقال عنه: لو رضي الشيخ شكرى أن أكون خادمًا لنعله لفعلت.

وبوفاة سيدنا الشيخ مصطفى التركماني في رمضان (٢٢٧ه - ٢٠٠٦م) بويع سيدنا الشيخ شكري شيخًا للطريقة الشاذلية بيعة عامة من إخوان الطريقة قبل دفن الشيخ مصطفى، وبيعة خاصة في يوم الجمعة ٢/٠٠٦/١م، واشترط علينا شرطًا وافقناه عليه رحمه الله تعالى.

ومع ذلك بقي سيدنا الشيخ يسقي الماء للإخوة حتى كبر، وتحولت السقيا إلى سقيا روحية.

كانت بيعته بركة لأهل الطريق، حتى شاهدوا وتعلموا من حال الشيخ التواضع والاستسلام والانقياد لمراد الله تعالى، ومن يقرأ ديوانه «المروج الخضر في الشعر» يرى حال الشيخ مع الله تعالى واحترامه لشيوخ الطريق.

وكان من جلس إليه أو أخذ عنه يتأثر به أيما تأثر؛ كما تأثر به كل من حفظ عنده أو جمع القرآن الكريم...

وقد جاءت إليه امرأة مع رفيقتها تزوره وهي حاسرة، فأمرها بوضع كوفية على رأسها، فما مضت فترة حتى تحجبت وبدأت تحفظ القرآن.

حج حجتين إلى بيت الله الحرام.

ودامت خلافة سيدنا الشيخ تسع سنوات، وكان يعيش بكلية واحدة، يأكل قليلًا، ويشرب قليلًا، ويحلّي كأسه لتعويضه عن الطعام، حتى مرض مرضًا شديدًا دخل المستشفى على إثره، ورحل إلى الله تعالى في ٢ شوال ٤٣٦ هـ.

وخرجت جنازته حافلة حيث صلي عليه في الجامع الأموي، وكان الحرم ممتلئًا عن بكرة أبيه، وحضر شيوخ الشام من العلماء والمحدثين والأولياء والصلحاء وشيوخ المنابر.

وألقى كلمات التأبين الدكتور شريف الصواف والدكتور توفيق البوطي.

وألقيتُ كلمة العزاء الخاصة بالطريقة، وبايع الناسُ جميعًا الفقير شيحًا للطريقة؛ لأن مولانا الشيخ استخلفني قبل وفاته رحمه الله تعالى بعد أن قمت بخلوة معه رحمه الله تعالى.

وقال لابنته: بايعت الشيخ عبد العزيز؛ لأن النبي على أمرين بذلك، وهاهي كلمات التأبين:

# كلمة تأبين مولانا الشيخ شكري اللُّحفي في الجامع الأموي: بيِّيهِ وَاللَّهُ الرَّحْيِرَ الرَّحِيةِ مِ

الحمد لله المتفرد بالنقاء... الذي حكم على خلقه بالانتقال عن دار الفناء. أحمده سبحانه وتعالى وأشكره في السراء والضراء.

وأصلي وأسلم على هذا النبي الكريم، والسيد السند العظيم، سيدنا ومولانا مُحَّد المنزل عليه ربه عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ﴾ [الزمر: ٣٠] فإنا لله وإنا إليه راجعون.

بكت المعارف والرسوم فقِيدَنا أوّاه لو كان البكاء يفيدنا!

رزةٌ أصاب المسلمين فصدّع ال أكباد منا واستطار قلوبنا

يقول الله عزَّ وجلَّ:

﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ (٦٢) الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ (٦٣) لَمُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ...﴾ [يونس: ٦٢ – 12].

ويقول: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمُّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَخْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجُنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠].

ويقول: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٣٣].

سادتي العلماء.... أيها المشيعون الكرام.... إخوتي طلبة العلم

أصيبت بلاد الشام والعالم الإسلامي بمصاب فاجع وخطب أليم؛ ألا وهو رحيل سيدنا وشيخنا وإمامنا وقدوتنا الولي الصالح العارف بالله، بقية السلف الصالحين، وقرة عين الرجال الصوفيين، شيخ الذاكرين والموحدين، الزاهد المتواضع المشفق على

عباد الله، المعظم لحرمات الله، شيخ الأتقياء والأصفياء، الحافظ الجامع سيدنا الشيخ شكري الله حفى، شيخ الطريقة الشاذلية في البلاد الشامية. قدس الله سره العزيز.

هذه شهادة المريدين بالراحل العزيز، فهل تشهدون؟... نعم.

ماذا أقول ودمع عيني يسائل من مات؟ ردَّ الكونُ هاك مقالةً مات الذي أفنى الزمان عبادةً مات الذي أفنى الزمان عبادةً مات الذي أمضى الليالي مفكرًا مات الذي زكَّى الزمان فضيلةً مات الذي أمضى الليالي مفكرًا مات الذي ملأ البلاد سماحةً مات الذي أعطى الحياة نضارةً مات الذي ملأ البلاد سماحةً يا عين ما بكِ لم تكفِّي عن البكا نظرت وقالت: قد فقدنا أمةً سيدي ومولاي الشيخ شكري بن أحمد بن علي بن أحمد اللُّحْفي الحنفي الأشعري الشاذلي.. أصله من حلب، وولد في حي القنوات بدمشق.

يا سيدي ومولاي:

وأنت مسجَّى الآن لطالما قرت عينك بذكر الله، واليوم تبكيك المحاريب، وتبكيك المحاريب، وتبكيك المحالي، وتبكيك مجالس الصلاة على سيدنا رسول الله عليه ويبكيك الحفاظ والجامعون الذين علمتهم كتاب الله زهاء ستين سنة.

لكنه درب الصالحين والأخيار، وإنما يعجل الله بالأبرار، إنه سبيل الكائنات، وصدق الله العظيم إذ قال: ﴿وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرٍ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلْدَ أَفَإِنْ مِتَ فَهُمُ اللهُ العظيم إذ قال: ﴿وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرٍ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلْدَ أَفَإِنْ مِتَ فَهُمُ الْخَالِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٤].

إنه يوم الفاجعة حقًا... يوم الحزن الأعظم... يومٌ ثُكِلَتْ فيه أمة سيدنا مُحَد. يومٌ ثُكِلَتْ فيه أمة سيدنا مُحَد. يا دمشق!.... قد فجعت اليوم بعلم الأعلام، وشيخ الشيوخ، وقمر الأقمار، وبركة العصر.... إمام الزاهدين وسيد المتواضعين.....

لك الله يا دمشق!

فعلام تبكي العيون بعد شيخنا؟... علام تخفق القلوب بعد أستاذنا وسيدنا؟! والله لولا اعتقادنا أن الله لنا لجادت العيون بعد الدمع دمًا.

.... الموت حق.. آمنا به... والرحلة إلى الله لا بد منها.... فصبرًا أهل الشام، فإن

موعد سيدنا الجنة بفضل الله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ الْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴾ [الكهف: ١٠٧].

«الأبدال يكونون بالشام، وهم أربعون رجلًا، كلما مات رجل أبدل الله مكانه رجلًا، يسقى بمم الغيث، وينتصر بمم على الأعداء... ويصرف عن أهل الشام بمم العذاب» $^{(1)}$ .

لقد أعطاه الله فهمًا ثاقبًا، فتبين له ما يحيط بالتصوف من خرافات وأوهام، فجهر بكلمة الحق، وأعطى للناس صورة حقيقية للتصوف الحق؛ حتى يغلق الطريق أمام أدعيائه ومستغلّيه ومشوّهي صورته.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد (١١١/١).

التصوف عنده: تصفية النفس من أدران النفس الأمارة بالسوء، وهو الصدق مع الحق، وحسن الخُلُق مع الخَلْق، ومن شدة زهده أنه لما وزعت سبائك الذهب على القراء تصدق بها فورًا. كان سيدًا كريمًا مشفقًا، رحمك الله يا مولانا.

فيا سيدي الشيخ شكري ﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الْأُولَى (٤) وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ [الضحى: ٤، ٥]، لئن رحل مولانا الشيخ شكري اليوم إلى الله، ونسأل الله أن تكون فتحت له أبواب الجنان؛ لقد رجعت الروح إلى بارئها راضية مرضية، راضية عن الله وراضيًا عنها ربنا ﷺ ﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ (٢٧) ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً (٢٨) فَادْخُلِي فِي عِبَادِي (٢٩) وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾ [الفجر: ٢٧ - ٣٠].

#### والله يا إخوة:

كلُّ المصائب والمحن يسيرة أمام رحيل أولياء الله، أمام فقدان ورثة الأنبياء.

كل ذلك حقير لا خطر له ولا قيمة أمام رحيل الصالحين.

﴿ أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتِي الْأَرْضَ نَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا أَفَهُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ [الأنبياء: ٤٤].

اللهم أنت الغالب فلا غالب سواك، وأنت المولى فليس لنا مولَى سواك، انصر أهل الشام، وفرج عن أهل الشام.

اللهم إن شيخنا لطالما قرأ وأقرأ ﴿إِنَّ وَلِيِّيَ اللهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّى اللهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّى اللهُ اللهِم إن شيخنا لطالما قرأ وأقرأ ﴿إِنَّ وَلِيِّيَ اللهُ اللهِم إن شيخنا لطالما قرأ وأقرأ ﴿إِنَّ وَلِيِّيَ اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

اللهم هؤلاء الذين يبلغون رسالتك، فإن لم تتولهم فمن يتولهم؟

#### سادتى:

سيدي الشيخ شكري ما شاهدت العينان مثل زهده، ولا مثل تواضعه، ولا مثل أخلاقه، ما عفَّر قط وجهه سخطًا على قضاء الله وقدره.

كان حاله حال الرضاعن الله، وحال الصبر مع الله، وصدق الله إذ قال: ﴿إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠].

كان كتابه القراءات) تحفة العصر في علم القراءات المتواترة العشر (يدرّس في مجالس الإقراء، وكان خطاطًا من الدرجة الأولى، وكتابه في الشعر) المروج الخضر (سارت به الركبان، صاح في بعض أبياته:

## على باب طه يا خلَّان دلُّوني حتى أمرغ بالأعتاب جفوني

إن مساجد دمشق تنعى الشيخ لكم، مسجد النورية، ومسجد الشامية، ومسجد الورد، ومسجد القلبقجية، وجامع التوبة، وجامع زيد بن ثابت، وجامع عبد الرحمن بن أبي بكر.... ومساجد الشام التي يقام فيها مجالس الصلاة على سيدنا النبي على

اعرفوا قدر شيخكم يا سادة.

ما عرفنا عنه زلة قط، ما خالف دين الله قط، ما رأيناه إلا مستقيمًا، كان عند شيخه الهاشمي يسقي الماء في مجالسه، وحتى لما صار شيخًا للطريق بقي يسقي الماء!! وهو يردد: إن سيدنا جبريل تمنى على الله أن ينزل إلى الأرض ليسقي الماء؛ لما رأى من ثوابه عند الله تعالى.. فلما مرض الشيخ شكري وأُقعد تحولت السقيا روحية مع أحبابه..

#### أيها الصوفيون

اعرفوا تاريخ شيخكم رحمه الله.

كان سيدنا الهاشمي يحبه كثيرًا، ومنه الإجازة الأولى في الطريق.

وكان سيدنا الشيخ عبد الرحمن الشاغوري يحبه كثيرًا ويثني عليه، ويقول عنه: (هذا الرجل لا أشك بولايته)، وكان الشيخ مصطفى التركماني يعتقد به ويقول: (لو

رضي الشيخ شكري أن أكون خادمًا لنعاله لفعلت)، وكان سيدنا الشيخ عبد الوكيل الدروبي يقول: (لم يستفد من حال الهاشمي إلا سيدي شكري اللحفي).

احترمه القاصى والداني، وكان مستجاب الدعوة، وهذا جربته عليه مرارًا...

حياته امتلأت علمًا وإقراءًا منذ سن الثامنة حتى الممات، خمسًا وتسعين سنة قضاها في طاعة الله.

درّس في الجامعة.. ودرّس في الأموي عند غياب شيخه.. وكان معلمًا عالمًا عالمًا.

#### أيها الصوفيون:

ومن سنّة الأولياء الأبرار شيوخ الطرق العارفين أن يذكر سند الطريقة عند وفاتهم.

فسيدنا الشيخ شكري أجيز من سيدي محمَّد بن الهاشمي (ت١٩٦١هـ ١٩٦١م) وهو عن سيدي أحمد بن مصطفى العلاوي المستغانمي (ت١٩٦٦هـ ١٩٣٤م) كلاهما عن ١٩٣٤م) وسيدي محمَّد بن يلِّس التِّلمساني (ت٢٤٦هـ ١٣٤٦هـ ١٩٢٧م) كلاهما عن سيدي محمَّد بن الحبيب البوزيدي المستغانمي (١٠٠١هـ ١٩٠٩م) عن سيدي محمَّد بن عبد القادر الباشا وأبي يعزى قدور الوكيلي (١٣٠١هـ ١٨٨٤م) عن سيدي محمَّد بن عبد القادر الباشا وأبي يعزى المهاجي (ت١٢٧١هـ ١٨٦٠م) كلاهما عن سيدي العربي الدرقاوي (ت١٣٩٩هـ) عن سيدي عن سيدي العربي الدرقاوي (ت١٢٩هـ) عن سيدي عن سيدي بن أحمد بن عبد الله، عن والده سيدي أحمد بن عبد الله الفاسي، عن سيدي عبد الرحمن بن مُحَمَّد الفاسي، عن سيدي عبد الرحمن بن مُحَمَّد الفاسي، عن سيدي عبد الرحمن بن مُحَمَّد الفاسي، عن المدي عبد الرحمن بن مُحَمَّد الفاسي، عن سيدي عبد الرحمن المجذوب، عن سيدي علي الصنهاجي الملقب بالدوار، عن سيدي إبراهيم المحروف ب(زرُوق) الفحام الزرهوني، عن سيدي أحمد بن أحمد البرينسي الفاسي المعروف ب(زرُوق)

(ت٩٩٨هـ) عن سيدي أحمد بن عقبة الحضرمي (ت٩٩٥هـ) عن سيدي يحيى بن أحمد القادري، عن سيدي علي بن محمد بن وفا (ت٢٩٨هـ) عن والده سيدي محمد بن وفا المعروف ب(بحر الصفا) (ت٥٢٧هـ) عن سيدي داود بن عمر الباخلي (ت٧٣٢هـ) عن سيدي أبي الحسن الشاذلي (ت٩٠٧هـ) عن سيدي أبي العباس المرسي (ت٥٦٥هـ) عن سيدي أبي الحسن الشاذلي (ت٥٦٥هـ) رضي الله عنهم، عن سيدنا عبد السلام بن مشيش، عن سيدي عبد الرحمن العطار الزيات المدني، عن سيدي تقي الدين الفُقيّر، عن سيدي فخر الدين، عن سيدي نور الدين أبي الحسن علي، عن سيدي مُحمّد تاج الدين، عن سيدي محمّد البصري، التُركُ)، عن سيدي زين الدين القزويني، عن سيدي أبي إسحاق إبراهيم البصري، عن سيدي أبي المحمّد المرواني، عن سيدي أبي محمّد الغزواني، عن سيدي سعيد الغزواني، عن سيدي سعيد الغزواني، عن سيدي سعيد الغزواني، عن سيدي عن سيدي عن سيدي عن سيدي عن سيدي الله عليه الله عليه وسلم، عن سيدنا علي بن أبي طالب، عن سيدنا ومولانا محمّد الله صلى الله عليه وسلم.

#### نص إجازته للفقير:

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.

وبعد: فقد شاءت الأقدار الإلهية أن تجمعني مع العالم العلامة والبحر الفهامة، مرشد المريدين وعمدة المسلكين، سيدي عبد العزيز الخطيب في أسعد الأوقات؛ لأطلع على بعض اللمع الوهبية التي استقاها من معين المرشد الكامل سيدي الشيخ عبد الرحمن الشاغوري رحمه الله تعالى، مما لم أجد لدي ريبًا بأن أرفع إليه هذه الإجازة العطرة مضيًّا في تأدية واجبه السامي، مأذونًا بجميع الأوراد الخاصة والعامة

لطريقتنا الشاذلية الدرقاوية العلوية، وهو جدير بما وأحق بما، والله الموفق للصواب والسلام.

#### الفقير لله

#### شكري أحمد اللُّحفي

قولوا: رحمه الله، فهل بايعتم الفقير على المشيخة؟... (قالوا: نعم).

ولئن كانت روضته بجوار السلطان نور الدين زنكي؛ لقد اجتمع سلطانان؛ سلطان المسلمين وسلطان الزاهدين.

اللهم اجعل البركة في أولاده وذريته ومريديه وأتباعه وأحبابه، رهي وأرضاه. سيدي الإمام شكري

﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَوْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٤].

رحمكم الله، آواكم الله، جبركم الله، ورضي عنكم رضًا لا سخط بعده...

خادمكم...محبكم

عبد العزيز مُحِدَّد سهيل الخطيب الحسني

#### ( ٧٠٢)

# الهارف بالله الشيخ عارف عثمان. ـ ۱۸۷۲ـ ۱۹۲۵

فضيلة المربي الكبير العارف بالله سيدي الشيخ عارف عثمان بن رشيد الباني الحسيني (نسبة لقضيب البان الموصلي) الدمشقى الحنفي

مؤسس مجالس الصلاة على النبي الأعظم صلى الله عليه وسلم بدمشق.

كان تاجراً بسوق الخياطين مع الولي الصالح الشيخ مُجَّد نجيب كيوان رحمهما الله ، ولم أقف على ترجمته مفصلة، وهو أحد مشيخة سيدي أحمد الرفاعي الملقب بالحبال رحمهما الله تعالى.

\*نشأت (مجالس الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم) في الديار الشامية بقلم: د. مُحَد شريف الصواف

قال الله تعالى: (إن الله وملائكته يصلون على النبي، يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما)

وقال صلى الله عليه وآله وسلم: (إن أولى الناس بي يوم القيامة أكثرهم على صلاة). رواه النسائي وابن حبان.

وفضل الصلاة سيدنا مُحَمَّد صلى الله عليه وآله وسلم، وخيراتها، وبركاتها كثيرة لا تحصى.

وقد اشتهرت في الشام (مجالس الصلاة على النبي صلى الله عليه وآله وسلم)، وانتشرت في كل مسجد جامع من مساجدها، وهي حسنة من حسناتها التي تباهي

بها غيرها، وبركة من ثمرات دعاء النبي صلى الله عليه وسلم: (اللهم بارك لنا في شامنا).

ولهذه المجالس قصة عظيمة، ورجال مؤسسون أكابر لا تعرفهم هذه الأجيال، وقد سمعت خبرها وخبر رجالها من سيدي الشيخ هشام البرهاني، وهو سمع ذلك عن والده العارف بالله الشيخ مُحَّد سعيد البرهاني، الذي كان شاهدا على تأسيسها. يقول الشيخ هشام البرهاني رحمه الله:

كان الولي الصالح الشيخ عارف عثمان رحمه الله مجاورًا في المدينة المنورة، وكان دائم الجلوس في مصلى النبي صلى الله عليه وسلم بالروضة المطهرة، فكان يرى شيخاً صالحا من السودان يدمن المكوث أيضا في الروضة الشريفة، لكنه كان يغطي رأسه ووجهه بغطاء أبيض، فلفت وجوده الدائم نظر الشيخ عارف عثمان رحمه الله، فقال في نفسه: أتمنى أن أتعرف على هذا الرجل وأقبل يده...

وفي ذات يوم رفع الشيخ السوداني عن رأسه وأقبل على الشيخ عارف وقال له: السلام عليك يا شيخ عارف، وسماه باسمه!!

فرح الشيخ عارف لقدوم الشيخ عليه وسلامه عليه، واستغرب كيف ناداه باسمه، فقبّل يده واستقبله بحرارة وجلسا متقابلين كل منهما ينظر ويديم النظر في صاحبه..

ثم قال الشيخ السوداني:

يا شيخ عارف حضرة النبي صلى الله عليه وسلم يقرؤك السلام، وقد حمّلني أمانة إليك وهي: قل للشيخ عارف عثمان الذي يجلس في محرابنا، وقل له يأمرك رسول الله صلى الله عليه وسلم بالنزول إلى الشام، وعقد مجلس الصلاة عليه بالصيغة التالية: (اللهم صل على سيدنا مُحَمَّد و آله وسلم)؛ (٩٢٠٠٠) اثنان وتسعون ألف مرة، وستجدون خيرها.

فقال الشيخ عارف: أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وتعانق الشيخان وسط البكاء فرحا واستبشارا، وتعاهدا على المضي بهذا التكليف.

نزل الشيخ عارف رحمه الله إلى دمشق فلقي شيخه الشيخ عطا الله الكسم مفتي الشام وشيخ الحنفية، وبلغه الأمر من رسول الله صلى الله عليه وسلم، واتفق معه على الشروع بذلك..

وهكذا بدأ مجلس الصلاة على النبي صلى الله عليه وآله وسلم في يوم الأربعاء من كل أسبوع في بيت الشيخ عارف في القيمرية.

وكان يحضر مع الشيخين كل من القطب الشيخ عبد الرزاق الطرابلسي، والشيخ عبد الرحيم أبو الشامات، واقتسموا العدد كل واحد منهم (٢٣ ألفا)، لا ينشغلون عنه بشيء، وكل منهم يجلس بطرف من أطراف الغرفة.

ثم رأوا أن ينتقلوا إلى جامع (القاري)، وهو مسجد مجاور لبيت الشيخ عارف، قرب مكتب عنبر،

وانضم إليهم الشيخ عبد اللطيف الدقر صهر الشيخ عارف عثمان، ودعي إلى المجلس الشيخ مُحَدِّد سعيد البرهاني رحمه الله...

يقول الشيخ هشام: فكنا نراه يغيب عنا دائما يوم الأربعاء، وكان ذلك على حساب بعض الدروس التي كان يعقدها في المسجد، فاقترح السيد الوالد عليه رحمة الله، أن يزيد عدد الحضور بدعوة آخرين إليه، فتم ذلك وكان منهم: الشيخ عارف الدوجي، والشيخ مجد الهاشمي، والشيخ يحيى الصباغ، والشيخ عبد الوهاب (دبس وزيت)، والشيخ عبد الوهاب الصلاحي، والشيخ أحمد الحبال الرفاعي ... رحمهم الله

وصار المجلس ينتقل من بيت إلى بيت، ثم انتقل بعدها إلى دار الحديث، ثم إلى المساجد الصغيرة المجاورة لدور هؤلاء المشايخ، ثم انتشر خبر هذه المجالس وصار يحضرها كبار العلماء، فضلا عن جمهور كبير من العامة.

وتوفي الشيخ عارف عثمان سنة (١٩٦٥م)، وكان قد أوصى أن يخلفه في مشيخة هذه المجالس الشيخ مُحَّد سعيد البرهاني، الذي توفي سنة (١٩٦٧م)، ومن بعده الشيخ أحمد الحبال الرفاعي الذي توفي سنة (٢٠٠٩م)، وخلفه الشيخ هشام البرهاني الذي توفي سنة (٢٠١٤م).

بقيت صورة مجالس الصلاة على النبي صلى الله عليه وآله وسلم، وكثر الإعلان عنها في المساجد، ولكن غابت أكثر حقائقها؛ غاب رجالها الصالحون، وغابت السكينة والوقار فيها، وغاب أكثر الإخلاص والصدق عند من كان يحضرها.

حدثني سيدي أبو الطيب قويدر رحمه الله -المرافق الخاص لسيدي مُحَمَّد المكي الكتاني - أن ابن أخيه السيد مُحَمَّد المنتصر الكتاني سأله يوما: أين أجد الأبدال من الأولياء الصالحين الذين أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أنهم في الشام؟

فأخذ بيده إلى مجلس الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في جامع التوبة، وقال له: إن لم تجدهم هنا فلن تجدهم في مكان آخر.

فيا أهل الشام، اذكروا أهل الفضل الذي أسسوا لهذه المجالس، وأحيوا سنتهم في أحوالهم وأفعالهم، قبل أن تقلدوا صورهم وأشكالهم.

#### ( ٧٠٣)

# فارس الإسلام الشيخ سعد الدين الجباوي الحسني الإمام الشيخ سعد الدين الجباوي الحسني ٥٧٥ ــ ٥٧٥

الحمد لله الذي استوى على العرش بقدرته، وزاد المؤمنين تواضعاً لعزته، وبسط لهم الأرض من خير عطيته وسخر لهم القلوب بعظمته، وأشهد ان لا إله إلا الله أشهد أن مُحَدًّا رسول الله، اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا حمد وعلى آله وصحبه وعترته وسلم تسليماً.

أما بعد:

فحديثنا اليوم عن إمام مجاهد مرابط وقطب رباني من سلالة النبوة الطاهرة بأبي الفتوح القطب سعد الدين من فاق الرجال بفضله المتوالي

هو الشيخ سعد الدين بن الشيخ يونس ( 003 - 200) الحسني الشيبي المكي ابن السيد عبد الله المغربي بن السيد يونس بن السيد أبي السعود مُحَّد الطيب بن السيد على الإدريسي الحسني الشيباني.

والشيباني نسبة إلى جده شيبان بن مؤيد الدين الإدريسي الحسني الشيباني دفين تونس.

ابن السيد سعد الدين الشهير بشيبان بن السيد عبد الرحمن المجذوب الأكبر بن السيد علي المحجوب الإدريسي بن السيد عبد الله بن السيد عمر بن مولاي إدريس الأنوار بن مولاي إدريس الأكبر بن مولاي عبد الله المحض ( الكامل ) بن مولاي الحسن المثنى بن مولاي السبط الشهيد أبي مُحَمَّد الحسن بن سيدنا ومولانا علي بن أبي طالب.

والعهدة في صحة النسب على من نقله امتدت حياته بين القرنين الخامس والسادس اللذين شهدا أخطر المراحل التاريخية التي مرت على الأمة من ضعف وتسلط وحروب وغزو واحتلال للأراضى المقدسة.

وفي مكة المكرمة كانت الولادة المباركة من أبوين شريفين عريقين في النسب والعلم خلفاً عن سلف.

نشأ في البقعة المباركة وتلقى علوم الأولى عن الحرم المكي على العلماء المحاورين له.

وجهه والده لحفظ القرآن في سن مبكرة فحفظ القرآن في سن السابعة من عمره، ثم بدأ بحفظ العلوم الشرعية والفقه الشافعي والتصوف حتى ما رآه أحد إلا توسم فيه الرفعة والسيادة والنجابة والوراثة المحمدية فكان فارس مكة بحق

ثم ساح في البلاد يبتغي آثار العلماء والمزارات في اليمن ومصر وبلاد المغرب وزار بلاد الشام والقدس والعراق ... يدون كل ذلك ويكتبه ... وقد معه ورتبه ولده الشيخ مُحِدًّد الأنوار في كتابين: رحلاته ومروياته.

وفي المرحلة الثانية من حياته نراه يهاجر مع إخوته من مكة إلى بلاد الشام وكان وجماعة من فرسان مكة بقصد الجهاد في سبيل الله والدفاع عن بلاد الإسلام وكان من إخوته معه الشيخ مؤيد الدين والشيخ عبد الله مزيد والشيخ يونس الأصغر والشيخ مُجَّد سعيد والشيخ أبي الهلال مُجَّد في أجمعين.

وفي الطريق في الجولان خرجت عليهم عصابة من قطاع الطرق فتغلب عليهم فرسان مكة وأخذ الشيخ عليهم العهد على التوبة وأن ينضموا لقافلة المجاهدين ضد الفرنجة.

فكانوا في النهار فرساناً مجاهدين وفي الليل عباداً متهجدين يمليهم الشيخ سعد الدين بأخلاق الرجال، حتى قيل أن الشيخ سعد الدين كان لا ينام إلا على صهوة

جواده مستنداً إلى رمحه حتى لا يغدر أحد من أفراد العصابة، حتى جاءه رسول الله في منامه وبشره بمداية هؤلاء، وتم ذلك بفضل من الله تعالى.

ونرى الشيخ بعدها يعود إلى مكة ويتلقاه والده ويهنئه بما تفضل عليه رسوله وأذن له في الدخول في سلك أهل الوصول ولقنه الذكر وألبسه الخرقة المحمدية، ثم وجهه إلى بلاد الشام فدخل جبا وأقام فيها وأنشأ مسجده ورباطه حتى صارت جبا الشام محط الرجال في طلب العلم والجهاد، وتوزع إخوته في النواحي كل في باط.

وهنا بدأت مرحلة مهمة في حياته في إعداد المريدين وتربيتهم وتدريبهم على الفروسية وفنون القتال وإثارة روح الجهاد بين المسلمين في (جبا) وما حولها واستتابة العرب في تلك المنطقة وضمهم إلى قوة الجهاد ضد الفرنجة.

ومن الغريب والعجيب أن النجم الغزي ينقل في كتابه أعيان المئة العاشرة ( ١٧٤/١ ) أن الشيخ سعد الدين الجباوي كان من قطاع الطرق نقلاً عن عامة من ظن ذلك، بينما كان هو يريد أن يضمهم إلى قوة إسلامية وينقلهم من ذل المعصية إلى عز الطاعة، فكانت تلك من أعظم كراماته، ومن أعظمها أنه كان إذا أعطى العهد لأحد أن ينقطع عن الذنوب الكبائر وإذا أراد أن يحدث ذنباً يجد أمامه الشيخ كما هو فيمتنع عن الذنب فلا يقع فيه.

وكان الماء في جبا قليلاً فما أن حطت رحال الشيخ فيها حتى زاد ونما وبارك الله فيه.

وكانت المنطقة التي سكنها الشيخ باردة في جبل الحرمون مغطاة بالثلوج أغلب السنة فأكرمه الله تعالى بديمومة الحرارة في مضجعه رهيم.

وكم من مريض ومبتلي جاء يطلب الاستشفاء على يد الشيخ فيعود إلا وقد شفاه الله تعالى ببركة دعاء الشيخ في الخلوات والأسحار، وكم ردَّ غائباً أو مخطوفاً عن أهله بإذن الله تعالى ....

وقد مدحه أحدهم بقصيدة مطولة كان مطلعها:

وفي الأقطاب والأكوان باهر باهر بأمر الله فضل من طاهر

لسعد الدين سرُّ في المظاهر شفى المجنون به حين أتى إليه

وهذه القصيدة محفوظة في الزاوية السعدية بحلب.

وكراماته محفوظة فيمن كتب عن الشيخ رحمه الله تعالى، ومن أبرزها طاعة الجن له وتقبيلهم لأعتابه تبركاً به: إذ سأله لبنه مُحَّد عن ذلك فامتنع عن الجواب فأقسم عليه فأراه الجن وهم معتكفون حوله يتبركون به ويقبلون أعتابه.

وقد حدث شيخنا الإمام الفقيه عبد الوكيل الدروبي رحمه الله تعالى أن للشيخ كتب منها:

- كتاب الفتوح.
- وكتاب الهواتف.
- وكتاب الأخيار.
- وكتاب الوقائع ...

ومن كتبه: الورد الكبير، وبقية الأوراد والأدعية المباركة.

لقد كان الشيخ سعد الدين الجباوي أمة وحده.

فرضى الله عنه وأرضاه ورضى عنا وعن أحبابنا جميعاً.

#### المصادر:

- في السجل للإمام الرواس مُحَّد مهدي آل خزام الرفاعي ص ٣٠٠.
- روضة الناظرين وخلاصة مناقب الصالحين: ضياء الدين أحمد العتري الشافعي ت ( ٩٨٠ ).
  - إيضاح الكنون: اسماعيل باشا ٥٩٧/١.
- المجموعة السنية في الطريقة السعدية على المواهب الدينية: الشيخ علي الخضري المحدي المصري ص ١٦٥.
  - الروض البسام: لسيدي الإمام مُحَّد أبي الهدى الصيادي ص ٤٨.
  - المحمدية في أحوال الفقراء السعدية: الشيخ مُحَّد السعدي الحلبي.
  - الرسالة المحمدية في الرد عن السادة السعدية: الشيخ مُحَّد السعدي.
  - النفحة الربانية في الطريقة السعدية: الشيخ أبو الطيب الغزي الدمشقى.
- عرائس المعاني: الشيخ أحمد البريدي. مختصر بهجة الشيخ سعد الدين الجباوي للشيخ شمس الدين مُحِدً العمادي.

( ٧ • ٤ )

# الإعام إبراهيم بن أدهم

( \* 1 . 1 . 1 . . )

الحمد الله الذي أظهر بدائع مصنوعاته على أحسن نظام، وخص من بينها من شاء بمزيد الفضل والإنعام ، ووفقه وهداه إلى دين الإسلام ، وأرشده إلى طريق معرفة الحلال وتجنب الحرام.

وأشهد أن لا إله إلا الله لا شريك له ذو الجلال والإكرام.

وأشهد أن سيدنا مُحِدًا عبده ورسوله المفضّل على جميع الأنام.

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا مجَّد وعلى آله وأصحابه الغر الكرام، وسلم تسليما.

#### أما بعد: فيا معشر السادة الكرام:

ما أكثر القمم الشوامخ التي تغادرنا عبر الزمن دون أن يستفيد منها المسلمون، كالسحب التي تجتاز عبر طبقات الجو دون أن تمطر قطرة على البلاد، ويبقي الله ذكر المخلصين طيباً عبر القرون.

#### ﴿ فأمّا الزَّبِد فيذهب جُفاء وأمّا ما ينفع الناس فيمكث في الأرض﴾

ونحن اليوم مع إمام قدوة ، وسيد من سادات الأمة ، مع سلطان الزاهدين ، وعلم العارفين الربانيين أصله من بلخ من خراسان ، وسكن الشام ودخل دمشق. كان قبل أن يبلغ شأ الأولياء والصالحين ومقام التحقيق يدعو: اللهم انقلني من ذلّ معصيتك إلى عزّ طاعتك.

نحن اليوم مع رجل من العرب ، كان كبير الشأن في باب الورع ، شعاره في ذلك: أطب طعمتك ولا حرج عليك أن لا تقوم الليل ولا تصوم النهار. صحب أكابر علماء زمانه كسيدنا سفيان الثوري والفضيل بن عياض وشقيق البلخي ، وشهدوا له أنه كان على قدم إبراهيم الخليل عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، وقال فيه سيدنا بشر الحافي: ما أعرف عالماً إلا وقد أكل بدينه إلا فلان وفلان وإبراهيم بن أدهم.

ومع الحلقة أربعة وخمسين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، أطرق وإياكم باب سيدنا إبراهيم بن أدهم زائرين، وقبل الزيارة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام سيدنا إبراهيم بن أدهم في وأرضاه وأرضانا معه.

#### إخوة الإيمان:

كان سيدنا إبراهيم بن أدهم من أبناء الملوك أي الولاة ، وحج والده مع أمه وهي حامل به، وبين أيديهما الخدم والحشم والمراكب ، فولدت أمه إبراهيم بمكة حوالي المئة هجرية، فجعلت تطوف به على الخلق في المسجد الحرام وتقول: ادعوا لأبني أن يجعله الله رجلاً صالحاً.

ونشأ بين أبويه في سعة ورغد عيش ، يرافقه خدم والده أينما حل أو ارتحل أو خرج للصيد، وخرج يوماً ليصطاد فرأى ثعلباً أو أرنباً فانطلق ليصطاده فهتف به هاتف (ملك أو ولي أو خاطر): ألهذا خلقت أم بهذا أمرت؟! فاستعاذ بالله من الشيطان ، ثم كرَّ ليصطاد فهتف به مرة ثانية وهو على الفرس : والله ما لهذا خُلقت ولا بهذا أُمرت، ما هذا العبث: ﴿أفحسبتم أنما خلقناكم عبثاً》 (المؤمنون ١١٥). فأخذته رعدة وصحوة وقال: والله ما هذا بشيطان، ونزل عن دابته وصادف راعياً لأبيه فأعطاه فرسه وما معه، وأخذ جبة الراعي ولبسها ثم دخل البادية تائهاً هائماً على وجهه ، ساح مستغفراً متفكراً يطلب الهداية

من الله مع طلبه المال الحلال ، فمن أرسل الله تعالى إليه في بادية التوبة والمحبة؟

#### إخوتي في الله:

للإجابة عن هذا السؤال أقترح على حضراتكم أن أنتقل بكم إلى هناك إلى بادية خراسان لأجتمع مع حضراتكم بضيوف سيدنا إبراهيم بن أدهم المكرمين:

والعجيب أن الضيف الأول الذي لقيه في الصحراء كان حسن الثياب، طيب الرائحة حسن الوجه، سأله: يا غلام من أين وإلى أين؟ فقال سيدنا إبراهيم: من الدنيا إلى الآخرة فقال له أنت جائع؟ قال :نعم. فقام الشيخ فصلّى ركعتين وسلّم، فإذا عن يمينه طعام وعن شماله ماء، فقال له: كل فأكل وشرب حتى ارتوى ، فقال له الشيخ: اعقل وافهم، لا تحزن ولا تستعجل فإن العجلة من الشيطان، وإياك والتمرد على الله ، فإن العبد إذا تمرّد على الله أورث الله قلبه الظلمة والضلالة مع حرمان الرزق، ولا يبالي الله تعالى في أي وادٍ هلك، وإن الله عزّ وجلّ إذا أراد بعبد خيراً جعل في قلبه سراجاً يفرّق بين الحق والباطل. وياغلام إني معلمك اسم الله الأعظم فإذا أنت جعت فادع الله عزّ وجلّ به حتى يشبعك ، وإذا عطشت فادع الله عزّ وجلّ به حتى يشبعك ، وإذا عطشت فادع فاختفى الشيخ بلحظة.

#### معشر السادة:

ومضى سيدنا إبراهيم بن أدهم وهو يذكر اسم الله الأعظم فلقيه رجل آخر طيب الرائحة حسن الثياب فأخذ بمقعد إزاره وقال له: ماحاجتك ومن لقيت في سفرك هذا؟ قال: لقيت شيخاً صفته كذا وكذا فبكى الرجل، فقال سيدنا إبراهيم: أقسمت عليك بالله من ذلك الشيخ؟ فقال الرجل: ذلك النبي إلياس عليه السلام أرسله الله تعالى ليعلمك دينك ويعلمك الاسم الأعظم، فلا تدع على أحد فيهلكه الله في

الدنيا والآخرة، واعبد ربك على تحقيق المشاهدة والمراقبة، واعلم أنه أقرب إليك من حبل الوريد، فقال: أنا الخضر.

#### أيها الإخوة الكرام:

وهنا بدأت مرحلة المجاهدة للإمام ، فصار يتحرّى الورع، ويهيم على وجهه يطلب الحلال، حتى إنه يطوي الأيام الثلاثة ولا يأكل إلا في الرابع، فقيل له: اترك خراسان وانتقل إلى الشام فإن فيه الحلال.

وهكذا شرّف الله تعالى بسيدنا إبراهيم البلاد، جاء إليها ليعمل بكد يمينه وعرق جبينه، فعمل حمّالاً، وعمل حصّاداً، وعمل ناطوراً، والتقى بعلماء عصره حتى التقى بالإمام الأوزاعي وقال له: يا أبا إسحق إن إخوانك يكفونك، فكان يقول: دعوني فإنه بلغني أنه من وقف موقف مذلة في طلب الحلال وجبت له الجنة. وكان إذا حصد ارتجز وقال:

#### اتخذ الله صاحبا وَدَع الناس جانبا

وكان يردد: ما نَبُلَ عندنا من نَبُلَ بالجهاد ولا بالحج بل كان بِعَقْلِ ما يدخل بطنه.

وكان يعلم أصحابه ويقول: الزهد منه ما هو فرض ومنه ما هو فضل: الزهد الفرض ما كان في الحرام (الزهد في الحرام فرض) والزهد الفضل ما كان في الحلال، وهناك زهد سلامة وهو الزهد في الشبهات.

وزهده في الدنيا جعله يلبس الثياب القليلة ويصوم في الحضر والسفر ولا ينام الليل وهو يتفكر، وفي إحدى الليالي أمسى مع أصحابه لا يجدون ما يفطروا عليه عند المغرب، فقال لأصحابه يعزيهم: ماذا أنعم الله على الفقراء والمساكين من النعيم والراحة لا يسألهم يوم القيامة عن زكاة ولا حج ولا صدقة ولا صلة رحم، لا تغتموا فرزق الله سيأتيكم، نحن والله الملوك الأغنياء تعجلنا الراحة لا نبالي على أي حال

كنا إذا أطعنا الله تعالى. قوموا بنا إلى الصلاة، فما أن أتموا صلاتهم حتى أرسل الله إليهم رجلاً مع الخبز والتمر وضعه أمامهم. هذا صدق التوكل على الله.

والأعجب من هذا الموقف أن أصحابه ذكروا عنه أنهم لما قرروا الحج بقوا أياماً في الطريق إلى مكة لم يجدوا طعاماً حتى دخلوا الكوفة فآووا إلى مسجد خرب، فنظر سيدنا إبراهيم إلى من معه وقال له: أرى بك الجوع قد بلغ مبلغه، فقال له: هو ما رأى الشيخ، فقال إلى بدواة وقرطاس فكتب:

#### ببِيبِ مِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرَّحِيبِ مِ

والمشار إليه بكل معنى أنا جائع أنا خانع أنا عاري فكن الضمين لنصفها يا باري فأجر فديتك من دخول النار

أنت المقصود إليه بكلّ حال أنا حامد أنا شاكر أنا ذاكر هي ستة فأنا الضمين لنصفها مدحى لغيرك وهم نار خضتها

ثم دفع بالرقعة إلى صاحبه وقال: اخرج ولا تعلق قلبك بغير الله وادفع الرقعة إلى أول من يلقاك، فخرج صاحبه (حذيفة المرعشي) فأول من لقيه على بغلة دفعها إليه ، فأخذها الرجل وبكى وقال: ما فعل صاحب هذه الرقعة؟ فقلت: هو في المسجد الفلاني، فدفع إليه صرّة فيها ستمئة دينار ثم لقي رجلاً آخر فقال له: من صاحب هذه البغلة؟ فقال نصراني. فجاء إلى إبراهيم فأخبره بالقصة، فقال: لا تمسها فإنه يجيء الساعة فلما كان بعد ساعة جاء النصراني وأكب على رأس إبراهيم ابن آدم وأسلم لساعته.

هذه أول كرامة على الطريق إلى مكة، وكان في أثناء الطريق يحذّر أصحابه أن لا يكونوا متواضعين عابدين فإن الحج عبودية لله تعالى ، وكان من قوله لصاحبه: (اعلم أنك لا تنال درجة الصالحين حتى تجوز ست عقبات: أولها: أن تغلق باب العز وتفتح باب الذل.

ثانيها: أن تغلق باب الراحة وتفتح باب الجهد.

ثالثها: أن تغلق باب النوم وتفتح باب السهر.

رابعها: أن تغلق باب الغني وتفتح باب الفقر (تنفق في سبيل الله).

خامسها: أن تغلق باب النعمة وتفتح باب الشدّة.

سادسها: أن تغلق باب الأمل وتفتح باب الاستعداد للموت.

وما أن وصلوا إلى بادية الشام وتوسطوها حتى ظهر لهم أسد هصور فقيل لسيدنا ابن أدهم: هذا السبع قد ظهر لنا، فقال: لهم: أرونيه فناداه: يا قَسُورة: إن كنت أمرت فينا بشيء فامض لما أُمرت به، وإلا فعد من حيث أتيت، قال: فولى السبع هارباً بإذن الله تعالى.

وما أن وصلوا إلى بيروت وركبوا في السفينة وتوسطوا البحر حتى هاجت وماجت واضطربت من شدة الرياح فقال له صحبه: يا أبا إسحق: ما ترى؟ ففتح كفيه وقال: يا حي حيث لا حي، ويا حي قبل كلّ حي، ويا حي يا قيوم يامحسن يا مجمل قد أريتنا قدرتك فأرنا عفوك.

فهدأت السفينة بإذن الله.

ونزلوا في جدة وساروا إلى مكة، وبينما هو يطوف إذ رآه صاحبه ينظر إلى غلام قد افتتن الناس به لحسنه وجماله، وحوله الخدم فجعل سيدنا إبراهيم يديم النظر إليه فقال له صاحبه: أراك تديم النظر إلى هذا الغلام! فقال: هذا ولدي وابني وهؤلاء غلماني وخدمي حوله، ولولا شيء لقبّلته، ولكن انطلق فسلّم عليه مني وعانقه عني. فقال: فمضيت إليه وسلّمت عليه من والده وعانقته فإذا بالولد يسرع إلى أبيه ويضمه إلى صدره وتنهمر دموع الحب بين الوالد وولده، ثم صرفه مع خدمه وسمّمع الإمام وهو يقول:

#### هجرت الخلق طراً في هواكا ولو قطعتني في الحب إرباً

# وأيتمت العيال لكي أراكا لم حنّ الفؤاد إلى سواكا

#### أيها الأحبة والصحب:

وما أن توجه الإمام إلى الصفا ووقف أمام جبل أبي قبيس المطل على الصفاحتى سأله صاحبه قبل السعي سؤالاً وقال له: إلى أي مدى تبلغ كرامة المؤمن عند الله؟ فقال: لو أن مؤمناً مستكمل الإيمان يهز الجبل لتحرّك، فإذا بجبل أبي قبيس يتحرّك، فقال له الإمام إبراهيم: اسكن ليس إياك عنيت. ثم التفت إلى صاحبه وقال: على المؤمن (لكي تكون له الكرامات) ألا يكون ذليلاً إلا لله، كل من ذلّ لغير الله فهو والكلب سواء، وكل عالم لا يكون تقيّاً فهو والذئب سواء، وكل ملك لا يكون عادلاً فهو واللص سواء .

وذُهل أصحاب الإمام من قوة حكمة الإمام فقد كانت هذه الحجة حجة الحِكم والكرامات ، وكأن الله تعالى جعله يلتقي بولده ليودّعه الوداع الأخير. فقد عاد سيدنا إبراهيم بن أدهم إلى هنا، إلى دمشق الغوطة ليعمل حارساً في بستان، وقد علا الشيب رأسه وقارب المسير إلى الله، وكانت وصيته الجامعة الفريدة التي أوصى بها أصحابه تنم عن خبرته الطويلة في الحياة، ولا بأس في ختام هذا المقام أن أوردها على حضراتكم إن سمحتم، قال لشقيق البلخي: عليك بالناس، وإياك من الناس، ولا بد من الناس، فإن الناس هم الناس، وليس الناس بالناس، ذهب الناس وبقي الناس، وما أرهم بالناس وإنما غمسوا في ماء الناس. وصار من حوله ينظرون إلى الشيخ الإمام كأنه لم يفهم هذه المتناقضات، فقالوا فسترها لنا يا إمام، فقال:

أما قولي عليك بالناس: أي مجالسة العلماء.

وأما قولي إياك من الناس: أي مجالسة السفهاء.

وأما قولي لا بد من الناس: أي في الصلوات الخمس والجمعة والحج والجهاد واتباع الجنائز والشراء والبيع ونحوه.

وأما قولي الناس هم الناس: أي فالفقهاء والحكماء.

وأما قولي فليس الناس بالناس: فأهل البدع والأهواء.

وأما قولي ذهب الناس: أي ذهب سيدنا النبي وأصحابه.

وأما قولي بقي الناس: يعني من جاء بعدهم ممن روى عنهم.

وأما قولي وما أراهم بالناس إنما غمسوا في ماء الناس: فنحن وأمثالنا.

أيها الإخوة : كانت هذه هي وصية الإمام التي وصلى بما فبل أن تفيض روح الإمام إلى بارئها بعد اثنتين وستين سنة عاشها زاهداً عابداً ورعاً تقياً.

أتدرون أين قبر الإمام اليوم إنه في بلدتكم دمشق على مسافة عشرة كيلومترات، إنه في منطقة مرج السلطان التي سمّيت على اسمه ، والحقيقة أن القبر هناك هو قبره وليس قبر سيدنا أبي يزيد البسطامي سلطان العارفين ، بل قبر سلطان الزاهدين ، فإلى هناك زوروا هذا القبر وتوسلوا به إلى الله لعل الله أن يفرّج عنا هنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا محبّد على الله الماس فيها عليه أن يرفع التحية إليه وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله الصلاة والسلام عليك .



الرسالة القشيرية ٨
 شرح الرسالة للأنصاري ١/٧٠
 الموسوعة الصوفية للخفي
 صفة الصفوة
 طبقات الصوفية للسلمي ١٥

( ٧ . 0 )

## الإمام الربيع بن خُثَيم توفي ٦٥ هـ

الحمد لله ذي الجلال والإكرام، والفضل والطول والمنن الجسام، الذي هدانا للإسلام وأسبغ علينا جزيل نعمه وألطافه العظام، وأفاض علينا من خزائن ملكه أنواعاً من الإنعام، وكرّم الآدميين وفضّلهم على غيرهم من الأنام، وجعل فيهم قادة يدعون بأمره إلى دار السلام، واجتبى من لطف به منهم فجعلهم من الأماثل والأعلام، وطهّرهم من الكدر ووضر الآثام، وصيرهم بفضله من أولي النهى والأحلام، ووفقهم لإدامة مراقبته ولزوم طاعته على تكرر السنين والأيام. أحمده أبلغ حمد وأكمله، وأزكاه وأشمله.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له الكريم الغفّار.

وأشهد أن سيدنا محكّداً عبده ورسوله المصطفى المختار، أنعم عليه وأفضل وأعطاه ما لم يعطي أحداً وأجزل، وجعله شريف النسب عظيم المقدار، فمن شرفه المعجزات الظاهرات كانشقاق القمر وتسليم الحجر والشجر وغير ذلك من الآيات والعبر، وبجاهه غفر الله تعالى لأبينا أبي البشر

عذراً رسول الله إن قصرت جاءت قديماً ذرة من نوركم والله لو ماء البحار بجمعها يكفيه لقيا في السموات العلا يكفيه أنّ البدر يكسف نوره

في مدحي فإن جمالكم لن يوصفا قد جمّل الرحمن منها يوسف كان المداد لمدح أحمد ما وفا وبحضرة المولى الكريم تشرفا لكن نور مُجَّد لن يكسفا

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا مجلً وعلى جميع الأنبياء والملائكة وآل كل وأتباعهم الكرام، صلوات متضاعفات دائمات بلا انفصام، وسلم تسليماً كثيرا.

#### أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

لا يمكن لأحد أن يعرف قدر النبي على حتى يعرف قدر الصحابة الكرام، ولا يعرف قدر الصحابة الكرام، ولا يعرف قدر الصحابة إلا بمعرفة تلك الطبقة التي تخرجت بهم، ولن نعرف قدر الأئمة الذين تخرجوا بهم، هؤلاء الذين تربوا على هذه الموائد الشريفة النظيفة.

حقيقة – أيها السادة – لن نعرف عظمة سيدنا رسول الله حتى نعرف هؤلاء الأبطال الذين تخرّجوا من جامعته. ونحن اليوم مع أحد هؤلاء الأئمة الأعلام، إمامٍ عابد قدوة، أدرك زمن سيدنا النبي وأرسل عنه، قالت عنه كتب التراجم: انتهى الزهد إلى ثمانية من التابعين أحدهم عالمنا اليوم.

عالمنا اليوم كان يعد من عقلاء الرجال، لم يُسمع منه كلمة تُعاب عليه على مدار عمره كله، قال عنه تلاميذه: كان من أورع أصحاب سيدنا عبد الله بن مسعود.

نحن اليوم نزور سيداً وعلماً من التابعين، هو سيدنا الربيع بن خُتَيم. ومع الحلقة ثمانية وثلاثين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام الربيع:

#### ره وأرضاه وأرضانا معه.

إخوة الإيمان: نشأ إمامنا منذ نعومة أظفاره في طاعة الله، وفطم نفسه منذ حداثتها على تقواه، تصحو أمه من الليل فتجد ابنها اليافع ما يزال صافاً قدميه في محرابه ، سابحاً في مناجاته ، مستغرقاً في صلاته ، كأنه يستعد لامتحان حسابه، فتناديه: يا ربيع ألا تنام؟ فيقول: كيف يستطيع النوم من جن عليه الليل وهو يخشى الآخرة، إن جهنم لا تدعني أنام، ويسجد سيدنا ربيع فإذا هو في سجوده كثوب مطروح فتجيء العصافير فتقع عليه وهو مستغرق في مناجاة مولاه هلا .

إن عظمة هؤلاء الرجال أنهم كانوا ينفذون كل ما تعلموه من صاحب الرسالة، ويجعلونه وظيفتهم اليومية، سَمع من سيدنا أبي أيوب الأنصاري ولي أن النبي الكريم صلوات ربي وسلاماته عليه قال: « أيعجز أحدكم أن يقرأ ليلته بثلث القرآن؟ » يقول الصحابة الكرام: فأشفقنا أن يأمرنا بأمر نعجز عنه فسكتنا، فقالها ثلاث مرات ثم قال: ﴿ أَن يقرأ ثلث القرآن فإنه من قرأ قل هو الله أحد فقد قرأ ليلته بثلث القرآن كله، صلّوا على من علّمنا.

إخوتي في الله: لما شبّ الربيع ونما شبّ ورعه معه ونمت بنموه خشيته من الله تعالى، وربما مرّ بالآية في ليله الطويل وهو يردد آية واحدة من آيات الله تعالى، وقف مرّة يصلّي بالليل فوصل إلى قوله تعالى: ﴿أَم حسب الذين اجترحوا السيئات أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواءً محياهم ومماقهم ساء ما يحكمون ﴿ (الجاثية ٢١)، فوقعت الخشية في قلبه فما زال يكررها وهو يبكي بكاءً شديداً حتى تبل لحيته من دموعه، وتراه أمه لشدة ما يلقى من البكاء والقيام فتناديه: يا بني لعلك قتلت قتيلاً ؟ فقال: نعم يا أماه قتلت قتيلاً، فتقول: ومن هذا القتيل يا بني نتحمّل على أهله فيعفوك، والله لو علموا ما تلقى من البكاء والسهر لرحموك، فيقول: يا أماه قتلت نفسي بالذنوب، إلهي أشكو إليك حاجة لا يحسن بثها إلا فيقول: يا أماه قتلت نفسي بالذنوب، إلهي أشكو إليك حاجة لا يحسن بثها إلا

وبلغ من شدة خوفه من الله أن حفر في غرفته قبراً فكان كل ليلة يتمدد فيه ويقرأ قوله تعالى: (رب أرجعون لعلّي أعمل صالحاً فيما تركت تم يقوم من قبره ويقول: يا ربيع قد أُرجعت فانظر ماذا تعمل؟!

هل سمعتم بمثل هذا المنهج؟ وما أن يصبح بعد ليل العبادة حتى يقول لملائكة الفجر: مرحباً بملائكة الله اكتبوا بيني مِاللهُ الرَّحِيْ الرَّحِيْ سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر. وبعد هذا الخير الذي ساقه الله إليه يلتقيه أصحابه فيسألونه:

كيف أصبحت؟ فيقول: أصبحنا ضعفاء مذنبين نأكل أرزاقنا وننتظر آجالنا، فإذا ما دُعي إلى مجالسة الناس يقول: أخاف أن أغض بصري، أخاف أن لا أرد السلام، هكذا كانت حياة الإمام مليئة بالأخلاق والورع والفضيلة، ماتكلم بكلمة إلا بخير، قال عنه معاصروه: ما تكلم في عمره كله بكلمة تعاب، بل بكلمة يصعد ثوابحا إلى الملأ الأعلى.

أيها الأحبة والصحب: وقيض الله للإمام سيدين جليلين كريمين قاما على تربيته وتعليمه، كان لهما أشد التأثير في حياته هما: سيدنا عبد الله بن مسعود وسيدنا أبو أيوب الأنصاري، وكان أكثر تعلقه بسيدنا ابن مسعود الذي قيل فيه: إنه كان أقرب الصحابة هدياً وسمتاً بسيدنا محد الله عن الفقه والعلم والجلم والجرأة بالحق بمكان كادت أن تصل إلى مكانة الصحابة الكرام، حتى قال فيه الإمام الشعبي: (ما رأيت أقوماً قط أكثر علماً ولا أعظم حلماً ولا أكف عن الدنيا من أصحاب ابن مسعود ولولا ما سبقهم به الصحابة ما قدمنا عليهم أحداً)

معشر السادة الكرام: تعلق سيدنا الربيع أكثر ما تعلق بسيدنا عبد الله بن مسعود، تعلق بأستاذه تعلق الوليد بأمه، وأحب الأستاذ تلميذه حب الأب لوحيده، فكان يدخل عليه من غير إذن دون أن ينظر يميناً أو شمالاً حتى حسبته جارية ابن مسعود ضريراً، فيسأل ابن مسعود: من القادم؟ فتقول له الجارية: ذاك الشيخ الأعمى. فإذا ما جلس التلميذ مع معلمه الأول لم يؤذن لأحد بالدخول عليهما حتى يخرج الإمام الربيع (جلسة مغلقة خاصة بسيدنا الربيع)، ومن شدة ما آتى الله من فضل وذكاء وفهم وعلم لسيدنا الربيع، يقول سيدنا ابن مسعود للربيع: يا أبا يزيد لو رآك رسول الله لأحبك، وما رأيتك إلا ذكرت المخبتين (علم وتواضع)، وبعض الناس اليوم ما أوتوا عشر ما أوتي سيدنا الربيع وتراه يظن مَنْ حوله أنهم جهلة (نعوذ بالله من التكبر وشوفة الحال).

فكيف بلغ هؤلاء ما بلغوا من المكانة والمجد؟ بلغوه بشيء واحد اتخذوه شعارهم ودينهم ألا وهو الإخلاص، كان شعار إمامنا في حياته أن كل ما لا يراد به وجه الله يضمحل، كان عمله كله سرّاً، ذكره سرّاً، صدقته سرّاً، قيامه بالليل سرّاً، تراه إذا دخل عليه داخل وفي حجره القرآن غطاه بثوبه خوفه من الرياء، حتى كان أصحابه يجزمون أن لا أحد في عصره خير من الإمام الربيع، قال له مرة تلميذه (ابن الكواء): دلني على من هو خير منك، قال: نعم، من كان منطقه ذكراً ، وصمته تفكراً، ومسيره تدبراً، فهو خير منى.

كان فلتة زمانه، لا يكاد يذكر شيئاً من الدنيا ، وإذا جاءته زهد فيها رجاء الآخرة، ولأدلل على هذه القضية بالذات أدعوكم جميعاً لننتقل إلى هناك ، إلى دار الربيع في كوفة العراق فرّج الله عن أهلها، دار متواضعة على السُنّة، قال لزوجته: أشتهي لحم دجاج منذ أربعين يوماً فكففت نفسي رجاء أن تكف فأبت، قالت له امرأته الصالحة: سبحان الله وأي شيء هذا حتى تكف نفسك عنه قد أحله الله لك، يقول الراوي ياسادة ياكرام: فأرسلت امرأته إلى السوق فاشترت دجاجة بدرهم فذبحتها وشوتها واختبزت له خبزاً ثم جاءت بالخوان حتى وضعته بين يديه، فلما ذهب ليأكل قام سائل على الباب: (تصدّقوا عليّ بارك الله فيكم) فكف الإمام الربيع عن الأكل وقال لامرأته: خذي هذا فلفيه وادفعيه إلى السائل. فتعجبت الزوجة الصالحة، فقال: افعلي ما آمرك به، قالت: فأنا أصنع ما هو خير له وأحب إليه من هذا قال: وما هو؟ قالت: نعطيه ثمن هذا و تأكل أنت بشهوتك. قال: قد أحسنت ائتيني بثمنه، فجاءت به، فأخذه هو والدجاجة والخبز ودفعه إلى السائل جميعاً.

هل سمعت مثل هذا الزهد؟ كان يحب أن تكون صدقته كبيرة يراها في ميزان حسناته يوم القيامة، إذا أعطى السائل يعطيه رغيفاً كاملاً ويقول: إني لأستحي أن يُرى في ميزاني أقل من رغيف. سرق له مرة فرس أعطى به عشرين ألفاً فقالوا:

ادعو الله على السارق فقال: اللهم إن كان غنياً فاغفر له، وإن كان فقيراً فأغنه .

هذا كله ينم عن صوفية الإمام وصفاء قلبه ونفسه، فأراد الله تعالى أن يكافئه عند وفاته، أراد أن يعطيه مرتبة الشهادة دون جهاد ولا قتال فأصابه بالفالج، ومع الفالج النصفي الذي أصابه كان لا يترك صلاة الجماعة في المسجد فكاد يُقاد إلى الصلاة يتهادى بين اثنين صابراً محتسباً، يقول له أصحابه: قد رُحِّص لك، فيقول: إني أسمع حيّ على الصلاة، فمن سمع منكم فليجبه ولو زحفاً ، ولو حبواً. قيل له: ألا تداوى؟ فقال: قد مرض من سبقني وتداووا فما بقي المداوى ولا المداوي، وأنا بحاجة إلى دواء آخر، أتدرون ما الداء وما الدواء وما الشفاء؟ قالوا: لا، قال: الداء الذنوب، والدواء الاستغفار، والشفاء أن تتوب ولا تعود.

أيها الإخوة الكرام: بقي إمامنا مريضاً بالفالج حتى وفاته سنة خمس وستين للهجرة، وحين حضرته الوفاة راحت ابنته تبكي، فقال لها: يا بنية لم تبكين قولي يا بشراي أتى الخير، ما غائب ينتظره المؤمن خير من الموت، (غداً نلقى الأحبة مُحَّداً وصحبه) فمن أراد أن يلقاهم هناك فليبق معنا هنا، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا مُحَدًّ الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إلى الحبيب الأعظم، وتحيتنا إليك يا رسول الله الصلاة والسلام عليك.



<sup>•</sup> صفة الصفوة ٣٠٠٣ . صور من حياة التابعين ٥٦ . سير أعلام النبلاء ٤/ ٢٥٨ . البداية والنهاية ٨ / ٢١٧ . تقذيب التهذيب ٢٤٢/٣ . حلية الأولياء ٢٠٥/٢

**( ۲ • 7 )** 

### الإ<sub>ع</sub>مام حاتم الأصم (ت ۲۳۷هـ)

الحمد لله المتفرّد باسمه الأسمى المختص بالعزّ الأحمى، الذي ليس دونه منتهى ولا وراءه مرمى.

الظاهر لا تخيلاً ولا وهماً، الباطن تقدّساً لا عَدَما، وسع كل شيء رحمة وعلما، وأسبغ على أوليائه حِكَماً ونعماً جما.

وأشهد أنّ لا إله إلا الله وحده لا شريك له، بعث في الناس رسولاً من أنْفُسِهم وأَنْفَسِهم عرباً وعجما، وأزكاهم محتداً وكرما.

وأشهد أنّ سيدنا حُبّداً عبده ورسوله، أرجح الناس عقلاً وحلما ، وأوفرهم علماً وفهما، وأقواهم يقيناً وعزما، وأشدهم رأفة ورَحْمَا، وزكّاه مولانا روحاً وجسماً، وحاشاه عيباً ووصما، وآتاه حكمة وحُكما، وآتاه أتباعاً وحكماء، فتح الله بهم أعيناً عميا وقلوباً غُلفا وأذاناً صمّا، آمنوا به وعزّروه ونصروه فجعل الله لهم في مغنم السعادة قسما، وأما من كذّب به وصَدَفَ عن آياته فقد كتب الله عليه الشقاء حتما ، ومن كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى.

أضحى على المولى الكريم كريما صلّوا عليه وسلّموا تسليما.

اللهم صلّ وسلّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وأصحابه وعترته وأنصاره صلاة تنمو وتنما ، وسلّم تسليما.

أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

عظمة الأمة الإسلامية أنها خرّجت أبطالاً من مدرسة سيدنا مُحَد عَلَى، وهذا فضل الله تعالى على هذه الأمة، إذ أنه أعطاها ما أعطى الأنبياء السابقين، ومما

أعطى الله الأنبياء السابقين سيدنا لقمان الحكيم الذي نقرأ عنه في القرآن ، وسمى الله سورة كاملة باسمه (لقمان) فقد كان تلميذاً لألف نبي. كنت خلال أسابيع مضت أنظر إذا كان الله تعالى أعطى نبينا كل المعجزات التي أعطاها الله للأنبياء قبله ، فمن هو لقمان الحكيم الذي أكرم الله به هذه الأمة المحمدية؟ بقيت أبحث بين أبطال الرجال أسابيع عن هذه الشخصية الحكيمة حتى جئتكم بها تزوركم أو تزور أخبارها بينكم.

شخصية نبع كلامها من بحار الأنبياء، أستطيع أن أقول أن إمامنا اليوم رائعة القرّاء والمحدّثين، قدرة ربانية لا تنطق إلا بالحكمة، ولولا أننا علمنا أنه من علماء القرن الثاني الهجري لقلت: إن كلامه كلام نبي يوحى إليه، نحن اليوم مع شخصية إذا سمعتها حسبتها أن ملكاً يلقنها ما تقول. نحن مع رجل إن جلست إليه وتكلّم معك قلت: إن روحه تجول في ملكوت الله لتعود إليك بطرائف الحكمة.

تلكم هي شخصية لقمان هذه الأمة، سيدنا أبي عبد الرحمن حاتم الأصم بن عنوان البلخي من خراسان، ومع الحلقة ثمانية وستين بعد المئة من سلسلة أعلام الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام حاتم الأصم :

# رهي وأرضاه وأرضانا معه

#### إخوة الإيمان:

سمي إمامنا بالأصم لأنه أصم أذنيه عن شيء ينبغي للعبد أن يتصامم عنه ، فقد أتته امرأة تسأله عن مسألة فخرج منها صوت ريح فخجلت نفسها فقال لها الإمام: ارفعي صوتك، وأراها من نفسه أنه أصم ، فدخل السرور قلب المرأة، قالوا: فلقّب بالأصم لعظيم أدبه وحسن تصرفه، فلم تكن السنين الثلاثين التي صحب فيها شيخه سيدنا شقيق بن إبراهيم البلخي سيد أهل زمانه وشيخ شيوخ خراسان، وسيدنا شقيق هذا صحب الطبقة الأولى وكان تلميذاً لسيدنا إبراهيم

- بن أدهم، إذاً نحن مع سلسة الذهب في التصوّف (عدّوا على أصابعكم):
- ١. سيدنا حاتم الأصم تلميذ سيدنا شقيق أول من تكلّم بعلم الحقائق والأحوال.
  - ٢. وشيخه سيدنا إبراهيم بن أدهم.
  - ٣. وشيخ إبراهيم بن أدهم سيدنا سعيد بن جبير.
    - ٤. وشيخ سيدنا سعيد سيدنا ابن عباس.
      - ٥. وسيدهم جميعاً سيدنا مُحَد عَالِيُّ.

فلم تر عيناك - يا أخي المسلم - ولن تسمع بمثل هذا الإمام ، فلا عجب أن يكون حكيم الأمة لأنه ورث الحكمة كابراً عن كابر ، وسيداً عن سيد ، وحكيماً عن حكيم.

فأريدكم اليوم أن تفتحوا أعينكم وتصغوا بأسماع قلوبهم إلى الكرامة العظيمة التي آتاها هذا الإمام ( رهي)، اليوم كل واحد مطالب أن يعود إلى البيت ويدون جواب سؤال أسأله لكم، أنت تحضرون خطبة الجمعة هنا منذ اثنتي عشرة سنة، ماذا استفدتم من هذا الحضور؟ سألتكم هذا السؤال كما سأل سيدنا شقيق البلخي تلميذه سيدنا حاتماً، قال له: يا حاتم صحبتني ثلاثين سنة فأي شيء تعلمت مني؟ فقال سيدنا حاتم: تعلمت ست كلمات (احفظوا هذه الوصايا الستة):

- ١- رأيت الناس في شك من أمر الرزق فتوكلت على الله.
- ٢- ورأيت لكل رجل صديقاً يفشي إليه سرّه ويشكو إليه فصادقت الخير
   ليكون معي في الحساب ويجوز معي الصراط.
- ٣- ورأيت كلَّ واحد له عدو، فمن اغتابني فليس بعدوي، ومن أخذ مني شيئاً ليس بعدوّ، بل عدوي من إذا كنت في طاعة أمرني بمعصية الله، وذلك إبليس وجنوده فاتخذتهم عدواً وحاربتهم.
  - ٤ ورأيت الناس كلهم لهم طالب وهو ملك الموت، ففرغتُ له نفسى.

• ونظرت في الخلق فأحببت ذا وأبغضت ذا، فالذي أحببته لم يعطني، والذي أبغضته لم يأخذ مني شيئاً، فقلت: من أين أُتيت؟ فإذا هو من الحسد فطرحته وأحببت الكل، فكل شيء لم أرضه لنفسي لم أرضه لهم.

٦- ورأيت الناس كلهم لهم بيت ومأوى ، ورأيت مأواي القبر، فكل شيء
 قدرت عليه من الخير قدّمته لنفسى لأعمر قبري.

وهنا قال سيدنا شقيق : عرفت فالزم (عليك بهذه الخصال).

إخوتي في الله: هذه منهجية الإمام حاتم التي انتهجها في حياته كلها، وإنكم ستعجبون أشد العجب حينما تعلمون مدى التوفيق الذي آتاه الله هذا الإمام، ويشهد بذلك سيدنا الإمام أحمد بن حنبل الذي قدم إلى الإمام حاتم ليسأله مسألة، ولحضور هذا الاجتماع الهام أرى لزاماً علينا أن أنتقل بكم إلى هناك، إلى العراق فرّج الله عنها.

ها هو الإمام أحمد يوجّه سؤاله إليه فاسمعوه:

قال: كيف التخلّص من الناس؟

فقال الإمام حاتم: أن تعطيهم مالك ولا تأخذ من مالهم، وتقضي حقوقهم ولا تستقصى أحداً حقاً، وتحتمل مكروههم، وتكرههم على شيء، وليتك تسلم.

ويبدو أن شخصاً كان يعاني من قلة الخشوع في الصلاة، فاغتنمها فرصة وسأل الإمام فقال: يا سيدي كيف تصلّي؟

فقال سيدنا حاتم: أقوم بالأمر وأمشي بالسكينة، وأدخل بالنية، وأكبّر بالعظمة، وأقرأ بالترتيل، وأركع بالخشوع وأسجد بالتواضع، وأسلّم بالسنة، وأسلّمها بإخلاص إلى الله عزّ وجلّ، وأخاف (بعد كل هذه الاحتياطات للخشوع) أخاف ألا تقبل منى. فمن منا يصلّى مثل سيدنا حاتم؟!

أيها الأحبة والصحب: لا شك أنكم أصبحتم متشوقين لحضور مجلس سيدنا حاتم الحكيم لتلقي درر الفوائد، ينظمها لنا تقوى هذا الإمام وحاله مع الله تعالى ويقينه به، ها نحن ندخل على الإمام في مجلسه رضى الله عنه، يقول لأصحابه:

- من أصبح وهو مستقيم في أربعة أشياء فهو يتقلّب في رضى الله، أولها : الثقة بالله، ثم التوكل ثم الإخلاص ، ثم المعرفة ، والأشياء كلها تتم بالمعرفة.

. وأصل الطاعة ثلاثة أشياء: الخوف والرجاء والحب.

وأصل المعصية ثلاثة أشياء: الكِبْر والحرص والحسد.

- عجبت لمن يعمل بالطاعات ويقول إني أعملها ابتغاء مرضاة الله ثم تراه أبداً ساخطاً على الله رادّاً لحكمه، أتريد أن ترضيه ولست براضٍ عنه، كيف يرضى عنك وأنت لم ترض عنه.

أربعة يندمون: أربعة يندمون على أربعة: المقصّر إذا فاته العمل، والمنقطع عن أصدقائه إذا نابته نائبة، والممكّن منه عدوّه بسوء رأيه، والجريء على الذنوب.

(فكن مجتهداً مجاهداً)، والجهاد ثلاثة: جهاد في سرّك مع الشيطان حتى تكسره، وجهاد في العلانية في أداء الفرائض حتى تؤدّيها كما أمر الله، وجهاد مع أعداء الله في غزو الإسلام.

اِلرَمْ خدمة مولاك تأتك الدنيا راغمة والجنّة عاشقة، من ادعى ثلاثاً بغير ثلاث فهو كذّاب:

- ۱ من ادعى حب الله من غير ورع عن محارمه فهو كذّاب.
  - ٢- من ادعى حبَّ الجنة من غير إنفاق ماله فهو كذَّاب.
- ٣- من ادعى حبّ النبي على من غير محبة الفقر فهو كذّاب.
- ٤- إذا كنت تريد أن تعصي مولاك فاعصه في موضع لا يراك.

هذا غيض من فيض من الحكمة التي آتاها الله لهذا الإمام ، وقبل وفاته سنة ٢٣٧ هـ وقف موقفاً عظيماً أسرني، موقفاً أثبت فيه لنا الإمام أنه ذو يقين بالله

ثابت، أستميحكم أن أعرضه على حضراتكم في ختام زيارتنا للإمام، فقد دعا داعي الجهاد فخرج الإمام مع أصحابه لمقاتلة أعداء الله، أترك سيدنا حاتم يروي لنا المشهد (فترضوا عنه) يقول: لقينا الترك وكان بيننا جولة، فرماني تركي بوهق فقلبني عن فرسي ، ونزل عن دابته فقعد على صدري وأخذ بلحيتي هذه الوافرة ، وأخرج من خفّه سكيناً ليدبحني، فوحق سيدي ربي ماكان قلبي عند التركي ولا عن سكينه، إنماكان قلبي عند سيدي ربي ، فقلت: يا رب قضيت علي أن يذبحني هذا فعلى الرأس والعين .

إنما أنا لك وملكك. فبينما أنا أخاطب سيدي والتركي قاعد على صدري آخذاً بلحيتي إذ رماه بعض المسلمين بسهم فما أخطأ حلقه، فسقط عني فقمت إليه فأخذت السكين من يده فذبحته، فما هي إلا أن تكون قلوبكم عند السيد حتى تروا من عجائب لطفه ما لا تروه من الآباء والأمهات.

هذه هي النصيحة الأخيرة للإمام حاتم الأصم.

لتكن قلوبنا عند السيد حتى نرى من عجائب لطف الله ما لا نراه من أحد، كن مع الله ترى الله معك واترك الكل وحاذر طمعك

هنا مدرسة سيدنا مُحَّد صلَّى الله عليه وسلَّم، الجالس فيها عليه أن يرفع التحية اليه، وتحيتنا إليك يا سيدي يا رسول الله الصلاة والسلام عليك (١)



۱ المصادر: حلية الأولياء ۷۳/۸ – ۸۳ الرسالة القشيرية ۲۰ سير أعلام النبلاء ٤٨٤/١١ صفة الصفوة ۲/۳۹۰ طبقات الصوفية للسلمي ۹۱

# **( Y · A )**

# الإ<sub>ع</sub>مام أبو القاسم القشيريُّ ٣٧٦. ٢٧٥ هـ

أحمدك يا من تقاصر شكري عن أياديه ، وَكَلَّ كُل لسان عن معاليه ، وجودك ياسيدي لم يزل فرداً بلا شَبَه ، تعالى عن الوقت ماضيه وآتيه ، لا دهر يُخلقه ، لا قهر يلحقه ، لا كشف يظهره ، لا ستر يخفيه ،لاعد يجمعه ،لا ضد يمنعه ، لاحد يقطعه لاقطر يحويه ،لاكون يحصره ، لاعون ينصره ، وليس في الوهم معلوم يضاهيه، جلالك أزلي لا زوال له ، وملكك دائم لاشيء يفنيه .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له أنزل الفرقان هدى وتبياناً ، على صفيّه سيدنا مُحِد معجزة وبياناً ،وأودع صدور العلماء معرفته وتأويله ، وأكرمهم بعلم قصصه ونزله ،ورزقهم الإيمان بمحكمه ومتشابهه ، ووعده ووعيده

وأشهد أن سيدنا مُحِدًا عبده ورسوله أكرم الأصفياء من عباده ، مَنْ أودعه مِنْ لطائف أسراره وأنواره لاستبصار كتابه والكشف عن دقيق إشاراته وخفى رموزه .

اللهم صل وسلم وبارك وعظم على سيدنا ومولانا مُجَد وعلى آله وأصحابه وعترته وأنصاره ، وسلم تسليماً كثيراً .

## أما بعد : معشر الإخوة الكرام

نحن اليوم نحتفل ،احتفالنا اليوم له شكل مختلف عن احتفالاتنا السابقة بزيارة سادات الأمة .

تعظيمنا اليوم لكتاب الله تعالى ، لا على طريقة المفسرين التقليديين ، ولكن على طريقة إمامنا الذي نحتفل به اليوم

إمامنا اليوم يمثل جهة التفسير الإشادي المقبول عند علماء العقيدة والتفسير ، فإن التفاسير على أقسام: تفاسير اهتمّت بالأحكام الفقهيّة والقواعد التعبديّة ، وتفاسير اهتمّت باللغة والبلاغة ، وتفاسير اهتمّت باللغة والبلاغة ، وتفاسير اهتمّت بالحديث وأسباب النزول بما يسمى التفسير بالمأثور ، فلما جاء إمامنا نظر إلى القرآن بنور فتح الله به عليه .

حاول فيه أن يستخدم علمه الصوفي بما عجز المتكلمون عن حله ، ليكشف سراً آخر من أسرار الإعجاز القرآني أبان فيه عن عبقريته في تذوق القرآن .

فهو بعد أن درس العلوم الشرعية بتعمّق وألف في التفسير التقليدي كتاباً قل نظيره (التيسير في التفسير = التفسير الكبير) نراه يقبل على القرآن ليثبت أن هناك لقاءً بين الشريعة والحقيقة، وأنّهما وجهان لشيء واحد.

نظر إلى المبتدعة والمضللين الذين أساؤوا إلى التصوف وأهله تحت شعار الثوب المرقع ( والخرقة البالية ) فأعلنها عليهم حرباً لا هوادة فيها رآهم يحمّلون النص القرآني فوق ما يحتمل من معان .

وابتعدوا عن الخط الأصيل للتفاسير حتى صارت تفاسيرهم جديرة بالدرس في مجالس الفلسفة. فأتاهم بتفسير ليس فيه عقيدة باطنية مستورة ، ولا مذهب عقلي خيىء ، بل لقاء كامل بين الشريعة والحقيقة في ظلال كلمات الله .

إن عظمة إمامنا اليوم أنه ردَّ على الملحدين الباطنيين الذين ادعوا أن نصوص القرآن ليست على ظاهرها ، وقصدهم بذلك نفي الشريعة بالكلية . وبيَّنَ لهم أن التفسير المقبول هو ما تحتمله الآية القرآنية ما دام لا يعارض القرآن ، احفظوا هذه القاعدة . يا شباب . التفسير الصوفي قسمان :

١- تفسير يخالف ظاهر الآية القرآنية ويقول صاحبه : إنه المراد من الآية، كتفسير القرآن للقاشاني .

٢ . وتفسير تحتمله الآية القرآنية ويقول صاحبه إنه تفسير ظني قد يظهر خطؤه
 في يوم من الأيام .

والمقبول عند العلماء هو التفسير الثاني ما دام لا يعارض القرآن ولا ينافيه ، ومن هنا تكمن عظمة هذا الإمام ، لذلك لقبوه بشيخ المشايخ وأستاذ الجماعة ومقدم الطائفة الصوفية ، بل أجمع أهل عصره على أنه سيد زمانه وقدوة وقته وبركة المسلمين في ذلك العصر .

نحن اليوم مع سيد لم ير مثل نفسه في كمال براعته ، الذي ألف الرسالة القشيرية المشهورة في التصوف ، إنه سيدنا الإمام أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن القشيري النيسابوري .

ومع الحلقة الخامسة والستين من سلسلة الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام الأستاذ أبي القاسم القشيري

## ر وأرضانا معه

إخوة الإيمان: ولد الإمام في إحدى نواحي نيسابور من أبوين عربيين في ربيع الأول سنة ٣٧٦هـ (الموافق ٩٨٦م) ونسبة القشيري إلى القبيلة العربية العدنانية.

نشأ يتيماً ، قدم به إلى نيسابور صغيراً فتعلم الحساب ليشارك في تنظيم الاقتصاد في بلده ، لكن الله تعالى وجهه إلى العلوم الشرعية ، إذ وجد في عصره عمالقة الإسلام وفحول العلماء أمثال ابن فورك و مُجَدّ بن أبي بكر الطوسى وأبي إسحق

الاسفراينيي، والإمام البيهقي (أحمد بن الحسين) إذ ظفر القشيري في كنفهم برعاية خاصة ورأوا عنده حسن الاستعداد لحمل الرسالة واستقامة الخلق.

رأوه عندما يستريح الفتيان من الدرس ينكب هو على القراءة والاستذكار ، ولفت نظرهم ولوعه بالعلوم العقلية وبخاصة تلك التي تتناول المسائل التي طالما استبحر الخلاف حولها بين الأشاعرة والمعتزلة ، وهو بالتالي نمّى هذه الموهبة حين اطلع على كتب إمامنا الباقلاني ، وكان الطلاب يكتبون الدروس وهو لا يكتب ، ويتعجب منه شيخه الإمام أبو إسحاق الإسفراييني مما دعاه يوماً أن يسأله : يابني لماذا لا تكتب (كما يكتب الطلبة ) أما علمت أن هذا العلم لا يحصل بالسماع ؟ فقال القشيري لشيخه : سلني ما شئت عن أي درس شئت ؟

وهنا امتحنه شيخه وراح يسأله عن الدروس الماضية وصار القشيري يجيبه ويعيد عليه كلّ ما قرّره شيخه من غير إخلال بشيء . فتعجّب منه وأكرمه وقال له: ما كنت أدري يا بني: أنك بلغت هذا المحل فلست تحتاج إلى درس . يكفيك أن تطالع مصنفاتي وتنظر في طريقتي ، وإن أشكل عليك شيء طالعتني به، ففعل ذلك ، وجمع بين طريقة الاسفراييني وطريقة ابن فورك في علم العقيدة .

أريد أن أريكم . أيها الإخوة . كيف أن الله تعالى إذا أراد بقوم سعادة سخّر لهم سعيداً فسعدوا به ، فمع كل مقومات الهمة والنشاط العلمي والدأب الذهني لابد من الأشياخ ، لابد من الأدلاء على طريق الله تعالى ، لابد من هاد يهديني ، وقد منح الله تعالى الإمام القشيري كل مقومات الإمامة في الدين (في الشريعة ) وأراد مولانا عز وجل له أن يجعله إماماً في الحقيقة بعد أن صار إماماً في الشريعة ، أن يطلعه الله تعالى على طريق أهل الله ، على مقام الإحسان أو التصوف .

وقد سمعنا من شيخنا الشاغوري رحمه الله تعالى كثيراً (من تفقه ولم يتصوف فقد تفسق ، ومن تصوف ولم يتفقه فقد تزندق ، ومن جمع بينهما فقد تحقق ) وجهه الله

تعالى يوماً إلى مجلس من لون آخر ، يتصدره شيخ من طراز آخر ، استمع إليه القشيري وهو يعظ على طريقة الصوفية ، ويتحدّث في الرياضيات والمجاهدات الروحية والأحوال والكشوفات والأذواق والمواجيد والمعارف العليا ، التي تنثال من الحق إلى عباده الذين اصطفاهم ، وإذا بالرجل والحديث يستوليان عليه ويملكان فيه كل ذرة ، سأل : من هذا الشيخ ؟ فقالوا :

. إنه الإمام أبو على الحسن بن على الدقاق .

وهنا قال مباشرة : ما خلقت إلا لأخدم هذا الإمام وأتعلم منه هذا العلم .

لاتدع خدمة الأكابر واعلم أن في عِشْرة الصّغار الصّغارا والعلم وترى في اليسار منه اليسارا

فكان بعد ذلك يكون أول من يأتي لمجلسه وآخر من ينهض منه . ولمحه الشيخ ورأى فيه إصغاءً ولفتاً للنظر فقرّبه منه وحباه بعطفه . ثم جاء إليه يوماً وشكى له أنه لا يستطيع أن يجمع بين العلم وبين مجالس الدقاق ، وهو يؤثر أن ينصرف بكل همته إلى علم القلوب .

وابتسم الشيخ أبو على وتطلع إلى وجه الشاب وقال:

. إنما ينبغي لك أن تتقن دراستك بقدر طاقتك.

ليسمع الأفّاكون والخراصون الذين يتهمون الصوفية بأنهم قوم يجانبون العقل ، ويحتقرون العلم ، ويأمرون تلامذتهم بكسر محابرهم (كما يدّعى ابن الجوزي غفر الله له ) .

إخوتي في الله : راح الفتى بكل همة وعزيمة يجمع بين طريقتي العلم والتصوف ، وأعجب الدقاق بمثابرته واستقامته وتواضعه فاختاره لابنته فاطمة ، مؤثراً إياه على سائر أقربائها الذين تقدّموا لخطبتها . وهكذا توثقت الصلة بين الإمام والشاب ،

وصار الإمام الدقاق رائده وملهمه ، وبصره بآفات النفس وأدوائها ، وكشف له عن الكثير من الخفايا والحقائق وبلّغه أعلى المراتب .

فهل رأيتم نعمة الشيخ التي أنعمها الله على الإمام القشيري ، آواه الله إلى ركن شديد ، فقد وجد في عمه شيخاً ورائداً وصديقاً وناصحاً مما جعله يستوي في شخصيته ويتميز الخط الفكري له بالاستقامة والاعتدال والوضوح والصدق والإخلاص والبذل .

يا سادة: اسمحوا لي أن أبين لكم أثر شيخه الدقاق في حياته كلها ، الإمام الدقاق كان إمام وقته ولسان عصره ، جنيدي الطريقة ، سَرِي الحقيقة ، بارع في الأصول والفقه الشافعي والعربية ، انتهى إليه طريق التصوف في عصره وله كرامات باهرة (ت ٤٠٥هـ) (الإسنوي ٢٥٣/١).

انظروا إلى أدب المريد مع شيخه ، يقول القشيري : لم أدخل على الأستاذ أبي علي في وقت بدايتي إلا صائماً ، وكنت أغتسل قبله ، وكنت أحضر إلى باب مدرسته غير مرة فأرجع من الباب احتشاماً من أن أدخل عليه ، فإذا دخلت يصحبني شبه خدر ، ثم إذا قعدت إليه لم أحتج أن أسأله بلساني عن المسألة بل هو يبتدرني ويشرح لي ما أريد ، تكرر ذلك منه كثيراً وكنت أفكر في نفسي أنه لو بعث الله عز وجل في وقتي رسولاً إلى الخلق هل يمكنني أن أزيد في حشمته على قلبه فوق ما كان منه رحمه الله ، فكان لا يتصور لي أنّ ذلك ممكن ولا أذكر أنه خطر ببالي قط أن أعترض عليه إلى أن خرج من الدنيا رحمه الله تعالى .

وبعد وفاة شيخه صارت الأستاذية في الطريق إلى إمامنا أبي القاسم القشيري وعكف على التدريس والتأليف حتى بلغت مؤلفاته خمسة وعشرين مؤلفاً، وبلغ المنتمون إليه آلافاً يجلسون في مجلسه يملي عليهم كتبه، يهاجم فيه الفرق الضالة والمعتزلة مما أثار عليه وزيراً للسلطان، فوشى به وبالأشاعرة إلى السلطان وأخذ منه

أمراً بملاحقتهم ، فضج الناس وهرب إمام الحرمين إلى مكة ، وتوزع باقي الأشاعرة في الأرض وحبس الإمام القشيري ، ثم أخرجه مريدوه من سجنه وغادروا وطنهم وضربوا في الأرض عشر سنين ، حتى هيأ الله له الخليفة العباس فأفرد له مجلساً في مسجد قصره ، عظمه فيه وأقبل بوجوه الناس إليه ، وبدأ يملي تفسيره الفريد فما الذي دعا الإمام إلى هذا العمل ؟ و لماذا ؟

أولاً: فعل ذلك إثراءً للمكتبة الإسلامية .

وثانياً : حتى لايأتي بعده أناس يدعون التصوف ليخرجوا القرآن عما يريده الله تعالى ورسوله .

وثالثاً : دعاه إلى ذلك آيات وأحاديث :

أما الآيات فقوله تعالى على موجات سورة النساء (٧٨): ﴿فَمَا هُولاء القوم لايكادون يفقهون حديثاً ﴾ وقوله تعالى (٨٢) ﴿ أفلا يتدبرون القرآن ، ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيرا ﴾

فهذه الآيات وأمثالها تشير إلى أن القرآن له لفظ وقصد ، أو قل إن شئت : ظهر وبطن . لأن الله تعالى حين نعى على الكفار أنهم لا يكادون يفقهون حديثاً وحضهم على التدبر في آيات القرآن لايريد بذلك أنهم لا يفهمون الكلام نفسه ، أو حضهم على فهم ظاهره ، لأن القوم عرب ، والقرآن لم يخرج عن لغتهم ، فهم يفهمون ظاهره ولا شك ، وإنما أراد بذلك أنهم لا يفهمون عن الله مراده من الخطاب ، وحضهم على التدبر ليقفوا على مقصود الله ومراده ، وذلك هو الباطن الذي جهلوه ولم يصلوا إليه بعقولهم .

وبهذا وردت الأحاديث كحديث ( الفريابي من رواية الحسن مرسلاً ) "لكل آية ظهر وبطن ، ولكل حرف حد ولكل حد مطلع " . وحديث (الديلمي من رواية ابن عوف مرفوعاً ) : " القرآن تحت العرش ، له ظهر وبطن ، يحاج العباد "

ففي هذين الحديثين تصريح بأن القرآن له ظهر وبطن ، أي لفظ وتأويل ، أو هو ما ظهر من معاني الآية لأهل العلم ، وبطنها ما تضمنه من الأسرار التي اطلع عليها أهل الحقيقة.

لكل حرف حد (أي منتهى فيما أراد الله من معناه)، ولكل حد مطلع أي لكل غامض من المعاني والأحكام مطلع يتوصل به إلى معرفته ويوقف على المراد به.

إنّ إمامنا القشيري . أيها السادة . وجد في تفسيره تأييداً من مواقف الصحب الكرام، لأن حبر الأمة سيدنا ابن العباس (كما هو عن ابن أبي حاتم) كان يقول: " إن القرآن ذو شجون وفنون وظهور وبطون ... " .

وكان سيدنا أبو الدرداء يقول: " لايفقه الرجل كل الفقه حتى يجعل للقرآن وجوها "

ونظر القشيري فرأى حديثاً في البخاري فيه يسأل سيدنا عمر الصحابة جميعاً عما يقولون في قوله تعالى ﴿ إذا جاء نصر الله والفتح ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجا فسبح بحمد ربك واستغفره إنه كان توابا ﴾ فسألهم فقالوا: أمرنا أن نحمد الله ونستغفره إذا نصرنا وفتح علينا ، وهنا يجد ابن عباس يقول مفاجئاً الصحابة إلا سيدنا عمر: بل هو أجل رسول الله أعلمه الله إياه . إذا جاء نصر الله والفتح (وذلك علامة أجلك ) فسبح بحمد ربك واستغفره .فقال سيدنا عمر : ما أعلم من الآية إلا ما تقول.

يا شباب: انتبهوا هذا الحديث أصل هام في فعل إمامنا القشيري ، لأن سيدنا عمر وابن العباس فهموا الآية فهماً من وراء المعنى الظاهر ، وهو المعنى الباطن الذي تدل عليه السورة بطريقة الإشارة . والأدلة كثيرة في هذا المعنى .

فسر الإمام القرآن كله تفسيراً إشارياً وفوجئ بعد أنّ قام الإمام بعمل تفسيره الإشاري العظيم (لطائف الإشارات). بمرض ولده مرضاً شديداً، فجمعوا له الأطباء حتى يأسوا من شفائه، ولكن إمامنا لم ييأس من روح الله فرأى في منامه الحق على فشكى إليه فقال له مولانا عز وجل: اجمع آيات الشفاء واقرأها عليه واكتبها في إناء واجعل فيها مشروباً واسقه إياه، ففعل الإمام ذلك فعوفي الولد بإذن الله تعالى.

وآيات الشفاء ست: ﴿ويشف صدور قوم مؤمنين﴾ (التوبة ١٤) ﴿ وَسِفاء لما في الصدور ﴾ (يونس ٥٥) ﴿ فيه شفاء للناس ﴾ (النحل ٦٩) ﴿ وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ﴾ (الإسراء ٨٢) ﴿ وإذا مرضت فهو يشفين ﴾ (الشعراء ٨٠) ﴿ قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء ﴾ ( فصلت ٤٤ ) أيها الأحبة والصحب : أراد الله أن يعزّ إمامنا أكثر وأكثر ، فدعاه إلى بيته الحرام في عام حج فيه عدد كبير من الأثمة والقضاة قيل بلغوا ٤٠٠ ، اجتمعوا في مؤتمر عظيم ليتدارسوا وضع نيسابور الذي سيطر عليها ذلك الوزير الخبيث ، فأجمعوا جميعاً أن لايتكلم في المجلس إلا الإمام أبو القاسم القشيري ، فصعد المنبر ، وظلَّ يتكلم ، وهم يجدون لكلامه وقعاً مؤثراً في قلوبهم وعقوهم حتى قال واصفه : لو قرع الصخر بسوط تحذيره لذاب ، ولو ربط إبليس في مجلسه لتاب . ثم نظر الإمام نحو المشرق ملياً وساد صمت لحظات وكأنه ينظر إلى حدث جلل ثم قبض لحيته وصاح بصوت عال :

ـ يا أهل خراسان بلادكم بلادكم ، إن الوزير الكندي غريمكم يقطع الآن إرباً إرباً ، وإني أشاهده الساعة وقد تمزقت أعضاؤه . يقول الإمام السبكي في طبقاته: فضبط التاريخ فكان ذلك اليوم بعينه قد أمر السلطان بأن يقطع الوزير الخبيث إرباً وأن يرسل عضو منه إلى كل مكان.

وهلل الناس وكبروا لهذه الكرامة ، وعادوا بعد الحج مع الإمام إلى مواطنهم ، وبقي القشيري ينشر كتباً تنصر العقيدة الأشعرية . وقربه السلطان ألب أرسلان و وزيره نظام الملك ، وغدا الوزير الجديد أحد تلامذته والمقربين إليه ، ومن أعزّ الإسلام أعزّه الله .

أيها السادة: بقي الإمام لآخر لحظة لا تفوته ركعة قائماً رغم مرضه الذي جعله يرحل إلى الله تعالى عام ٤٦٥هـ حيث دفن بجوار شيخه الدقاق ، ومن شدّة حزن أولاده العبادلة الستة عليه لم يمس أحد كتبه حزناً عليه ولا دخلوا غرفته إلا بعد سنين احتراماً وتعظيماً له .

وكان للإمام فرس يركبها فلما مات امتنعت من العلف ولم تطعم شيئاً ولم تمكن راكباً من ركوبها ومكثت أياماً بعده على هذه الحال حتى ماتت حزناً عليه. وإذا مات أهل العلم وأهل التقوى والأولياء فعلى الدنيا السلام.

#### المصادر:

تاريخ بغداد ٩/ ٦٤ شذرات الذهب ٥/ ٢٧٥ الطبقات الكبرى للسبكي ٥/ ١٥٣ وفيات الأعيان ٣/ ٢٠٥ الكامل لابن الأثير ١٠/ ٣١ البداية والنهاية ١٠٧/١٦ النجوم الزاهرة ٥/ ٩١ لطائف الإشارات للقشيري ـ المقدمة .

# ( ٧ . 9 )

# الإ<sub>ع</sub>مام عدي بن مسافر ۲۶۰ ـ ۲۵۰هـ

الحمد لمن اصطفى لدينه خلاصة العالمين ، وهدى من أحبّه للتفقه في الدين، حمداً نسلك به منهاج العارفين ، ونمنح به دخول رياض الشاكرين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة الموقنين .

وأشهد أن سيدنا مجدً عبده ورسوله بهجة الموحدين ، الحاوي لجميع فضائل المرسلين من نبه العقول لتحرير تنقيح أحكام الدين البحر المحيط القدوة العظمى في الدين ، وكل الأولياء والأقطاب والأبدال منحهم الله أسرار الإيمان وأنوار الإحسان واليقين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا فحدً ، وعلى آله وأصحابه هداة الأمة والتابعين ، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين ، وسلم تسليماً .

# أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام :

هل سمعتم بسيد على قدم سيدنا موسى ؟ إذا ذكر اسمه على الأسد جمد ، و إذا ذكر على موج البحر سكن ؟ هل سمعتم بسيد شيوخه كلهم أولياء بل أقطاب ؟ ومن كثرة كراماته وأحواله جاوز حسن اعتقاد الناس فيه الحد ، ومن كثرة فضائله كني بأبي الفضائل .

أزور مع حضرتكم اليوم قطباً من أقطاب الرجال ، وعلماً من أعلام التصوف لا يشق له غبار، نحن اليوم ندخل إلى العراق رغماً عن الأمريكان الذين سيذلهم الله أكثر وأكثر ببركة أهل الله هناك ، وخاصة من نحن بزيارته ووقع الاتفاق على ولايته .

نحن اليوم مع قطب المشايخ وبركة الوقت سيدنا عدي بن مسافر (ابن إسماعيل الشامي من ذرية مروان بن الحكم). ومع الحلقة السابعة والستين من سلسلة الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام عدي بن مسافر.

# ر وأرضاه وأرضانا معه .

إخوة الإيمان: كان والد إمامنا من الزهاد الصوفيين، ساح في بلاد الله ثلاثين سنة، لايفتر لسانه عن الذكر ، مع التحري الشديد بأكل الحلال . وبينما هو نائم ذات ليلة إذ رأى قائلاً يقول :

ـ يا شيخ مسافر امض إلى أهلك من هذه الليلة وواقع زوجتك فإنها تحمل منك بذكر يكون له ذكر وشأن .

فتوجه إلى بلده وأتى داره ، وطرق الباب على زوجه يستأذنها بالدخول ، وكان قد غاب عنها سنين متطاولة فقالت :

- إن أرت أن تجتمع بي هذه الليلة فاطلع على هذا الكوم ونادِ : يا أهل البلد أنا مسافر قد أتيت إلى أهلي .

فقال لها: ولأي شيء أفعل ذلك.

قالت: لأنك تحتمع بي هذه الليلة وتمضي إلى سبيلك فأحمل منك ، فيقول أهل البلد: زوجك له ثلاثون سنة غائباً فمن أين لكِ هذا الحمل .

ففعل ما أمرته زوجته فلما حملت منه وكمل له سبعة أشهر جنيناً مرَّ به شيخان من العارفين بالله شيخ وتلميذه وهما الشيخ مسلمة بن نعمة السروجي ، وتلميذه عقيل المنبجى ، فقال الشيخ لتلميذه : . سلم بنا على ولي الله تعالى .

فقال الشيخ عقيل: وأين ولي الله ؟

فقال : إن هذه المرأة حامل بعدي بن مسافر الولي . فنظر إلى المرأة وإذا نور صاعد عليها ، فسلما على النور ومضيا في حال سبيلهما .

فلما ولد الإمام سنة ٢٦٧ هـ في منطقة البقاع من بعلبك ، وبعد سبع سنين من ذلك اليوم مرَّ الشيخان مسلمة وعقيل على ذلك المكان فرأى الشيخ مسلمة سيدنا عدياً وهو يلعب مع الصبيان لعبة الحرب ، فقال الشيخ مسلمة : تعرف هذا الغلام ؟ فقال له : من هو ؟ قال : عدي بن مسافر فسلما عليه فرد عليهما السلام مرتين ، فقال له مسلمة :سلمنا عليك مرة واحدة فرددت علينا مرتين لأي شيء هذا ؟ قال له :المرة الثانية عوضاً عن سلامكما على وأنا في بطن أمى .

# إخوتي في الله :

نشأ سيدنا عدي طالباً للعلم من الدرجة الأولى فقرأ الفقه الشافعي وتمكن من ناصيته، وسلك مع العلم طريق المجاهدات هذّب نفسه وأدّبها على كثير من المشايخ علماء الصوفية ، التقى بعمالقة الإسلام في الطريق إلى الله تعالى ، أمثال سيدنا حماد الدباس شيخ سيدنا عبد القادر الجيلاني ، والشيخ عقيل المنبجي وسيدنا عبد القادر الجيلاني وسيدنا عبد القادر الجيلاني وسيدنا عبد القاهر السهروردي (ت ٥٦٣ هـ وهو عم سيدنا عمر السهروردي) وكانت مجاهداته تتعذر على كثير من أقرانه إذا ساخ في جبال الموصل من العراق صائماً زاهداً ، وبني لنفسه هناك زاوية يتعبد فيها ويذكر الله تعالى فيها مع أهل تلك النواحي الدين مالوا إليه لما رأوا من صلاحه وتقواه وعلمه ، وكراماته حتى لم يسمع لأرباب الزاوية مثله ، وشهد له سيدنا عبد القادر الجيلاني بالسلطنة على الأولياء ، فقال :

" لو كانت النبوة تنال بالمجاهدة لنالها عدي "

ولم تكن نبوة مكتسبة ولو رقى في الخير أعلى عقبه بل ذلك فضل الله يؤتيه لمن يشاء جل الله واهب المنن وتبعه خلق كثير على طريقته ، وصارت طريقته تسمى بالطريقة العدوية واعتقده جميع الأديان، يأتون إليه من أصقاع الأرض يتبركون به ويطلبون منه الدعاء .

جاء إليه مرة ثلاثة نصارى وثلاثة يهود فعرض عليهم الإسلام فامتنعوا ، فوضع في فم كل واحد لقمة من لبن فأسلموا وقالوا لما خالط اللبن جسمهم :نسخ منا ماكان غير الإسلام ، فقال سيدنا عدي : . وعزّة المعبود ما أسلمتم حتى أسلمت شياطينكم على يدي وإني استوهبتكم من الله تعالى .

ومرَّ برجل يحمل فاكهة فقال له: بعني هذه الفاكهة. فقال: ولم ؟ قال: لأنها تقول لي: أنقذي من هذا الرجل فإنه قد اشتراني ليشرب عليَّ الخمر. فأغمي على الرجل وسقط على وجهه، فلما أفاق تاب على يديه.

أيها الأحبة والصحب: الكرامة ثابتة في القرآن والسنة ، فمن الكرامات التي حدثنا عنها مولانا عزّ وجل ما حدث لسيدتنا مريم من ولادة سيدنا عيسى من غير أب ، وما حدث لعرش بلقيس حين جاء به وزير سليمان بطرفة عين من اليمن إلى فلسطين .

والكرامة تعني إعطاء مَلكَة التصرف في الأشياء للأولياء بإذن الله تعالى ، فيبرئ الأكمه والأبرص بإذن الله ويحيي الموتى بإذن الله ، إذا توجه إلى شيء أعطاه ، يقول عزّ من قائل في الحديث القدسي (خ): "ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذي لأعيذنه" تطوى لهم الأرض ، ويسمعون عن بعد ، ويشاهدون ما خفي عن الأعين بإذن الله تعالى .

باختصار: الأولياء خلفاء الأنبياء ، خرج الإمام مع أحد مريديه فمرا بجوار مقبرة فالتفت إليه وقال: يا رجاء (اسم مريده) أما تسمع صاحب ذلك القبر يستغيث ، فنظر وإذا بدخان ساطع قد خرج من القبر ، فمشى الإمام ووقف على القبر وما زال

يسأل الله تعالى أن يعفو عنه حتى انقطع الدخان ، ثم التفت إليه وقال: يا رجاء قد غفر الله لهذا وارتفع عنه العذاب ، ثم ناداه بالكردي: أنت طيب. قال: نعم طيب ورفع الله عنى العذاب .

معاشر المسلمين: وأرى جماعةً من أصحاب العمائم والصالحين يأتون من أطراف الأرض ليزوروا الإمام عدياً في ، فهلموا نتبارك معهم بهذا الإمام وندخل الموصل معهم فرج الله عن أهلها ، ها نحن ندخل على الإمام (فترضوا عنه ) ، ها هو يجلس مع مريديه يتحاورون في كرامات الأولياء ودرجاتهم ، ومما قاله: كل شيخ لا يعلم مريده كم يقلب في الليل ما هو بشيخ ولو أنة في مشرق الأرض أو مغربها ليبصر مريده هل هو على حلال أم حرام.

فقال بعض الجالسين نريد منك أن ترينا من كرامات القوم فقال الإمام: نحن فقراء. فقال : لابد من ذلك . فقال لهم : إن لله رجالاً يقولون لهذه الأشجار اسجدي لله تعالى فتسجد . فإذا بالأشجار التي أشار إليها الإمام سجدت لله ، وهي الآن لا تنبت شجرة إلا وهي منحنية إلى جهة زاوية الإمام .

لا تستغربوا - يا إخوة . فالكرامة أمر لا يدخل تحت نطاق العقل ، أمر خارق للعادة يجريه الله على يد الولي تكريماً له وتعظيماً قال له رجل من الصالحين اشتهر بالسياحة في الأرض (وهو يعقوب بن عبد المقتدر): يا سيدي أنا أطوف في الصحراء والقفار في سياحتي، وأرى من السباع ما لا يحصى، وأخاف أن يصلوا إلي بأذى . فقال له الإمام عدي :

. إذا رأيت سبعاً تخافه فقل: يقول لك عدي بن مسافر اذهب ودعني ، وإذا رأيت هـول البحـر فقـل: أيتها الأمـواج المتلاطمـة يقـول لـك عـدي بـن مسافر اسكني. وما قال ذلك إلا لكرامته على الله تعالى ، وما وصل الشيخ إلى ما وصل إليه إلا بكثرة الذكر ، يذكر الله بحضور قلب ،وهناك أناس يقولون لك: أنا لا أذكر الله

لأني لا أشعر بخشوع في الذكر ، وهذا غلط ، لا تترك الذكر لعدم حضور قلبك فيه فلعل الله تعالى أن ينقلك من ذكر بلا حضور إلى ذكر بحضور قلب .

قضية الذكر كان يؤكد عليها في مجالسه ، ويبين لمريديه فضل الذكر ، وأن كل شيء في هذا الكون يذكر الله ويسبحه ، بل أخذ يصف لهم ديكاً يؤذن في أوقات الصلاة تحت العرش . فقال رجل يقال له أبو حفص : أرجوك يا سيدي أن تسمعني صوت الديك . فلما حان الظهر قال له الشيخ : أدن مني وضع أذنك على أذني فسمع صوت الديك بالأذان فأغمى عليه .

هذا غيض من فيض من كرامات الإمام ،ولو أي حدثتكم بكراماته الأخرى فلن تصدق عقولكم ولكن العلماء جميعاً قرروا أن ماكان معجزة لنبي جاز أن تكون كرامة لولي ، يجوز للأولياء من الكرامات بعدد معجزات الأولياء ، وكل ولي على قدم نبي ، وهذا ليس غريباً عنهم فإنحم مستجابو الدعوة ، ولقد أكد مولانا هذا الكلام في القرآن فقال : ﴿ ادعوني أستجب لكم ﴾، فلا تستغربوا ولا تتعجبوا ، فالله قادر على كل شيء .

# أيها الإخوة:

بقي الإمام في زاويته متعبداً زاهداً ذاكراً حتى رحل إلى الله سنة ٥٨٥ هـ ودفن بزاويته وقبره هناك، فمن أراد أن يجتمع به هناك فليبق هنا هناوما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا مُحَدِينِ ، الجالس فيها عليه أن يصلي على النبي:

الصلاة والسلام عليك يا سيدي يا رسول الله

#### المصادر:

۱. شذرات الذهب ۲/ ۳۰۰

٢. الأعلام للزركلي ٤/ ٢٢١

٣. وفيات الأعيان ٣/ ٢٥٤

٤- جامع كرامات الأولياء ٢/ ٢٩٥

**( Y ) • )** 

# الإ<sub>ع</sub>مام عقيل المنبجي /ا ٥٠٠، ٥٥٥هـ

الحمد الله الذي تحيرت في بحار عظمته قلوب العارفين ، وتنزهت في بستان وصله نفوس العابدين ، وطاشت بنسيم أنسه صدور العاقلين ، وتلاشت بكشف قدسه أرواح المحبين.

سبحانه وتعالى لم يزل سميعاً بصيراً فتبارك الله أحسن الخالقين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة أتخذها حجة وابتغي بها جنة وحريرا.

وأشهد أن سيدنا مُحَدًا عبده ورسوله أرسله بين يدي الساعة شاهداً ومبشراً ونذيرا وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيرا ، فبلغ الرسالة، وأدى الأمانة ،ونصح الأمة، وجاهد في الله حق جهاده حتى أتاه اليقين .

اللهم صل وسلم وبارك وعظم على سيدنا ومولانا مُحَدَّد وعلى آله وأصحابه وسلم تسليما .

# أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام :

عجبت فيما مضى يوم تحدثت عن الإمام عدي بن مسافر أحد أولياء الأمة وذكرت بعض كراماته كيف أن بعض الإخوة خطر له أن هذه الغيبيات لا تحصل للأولياء بل للأنبياء .

ومن هو الذي قال للأخ المعترض إنه يمكن للأنبياء أن يعلموا الغيب بدون إعلام الله لهم ؟!

علينا أن نعرف أن العلم علمان : علم تفرّد الله تعالى به ، وعلم أعلمه لأنبيائه ورسله وأوليائه وملائكته ، إذا علمنا هذا عرفنا أن الأنبياء ومن على قدمهم لايطلق عليهم أنهم يعلمون الغيب ، إذ لاصفة لهم يقتدرون بها على الاستقلال بعلم الغيب ، هذا أولاً .

وثانياً: هم ما عِلَمُوا وإنما عُلّموا. هم ما علموا غيباً مطلقاً ،ولكن علموا غيباً شاركهم فيه الملائكة الكرام

وثالثاً: على الأخ المعترض أن يعلم أن إعلام الله تعالى للأنبياء والأولياء ببعض الغيوب أمر ممكن لا يستلزم محالاً بوجه ، فإنكار وقوعه عناد ، ومن البداهة أنه لا يؤدي إلى مشاركتهم له تعالى فيما تفرّد به من العلم الذي تمدّح به واتصف به جل جلاله وهذا هو بالضبط معنى الآية القرآنية على موجات سورة النحل (٥٦):

قل لا يعلم من في السموات والأرضِ الغيب إلا الله المتعلم من في السموات والأرضِ الغيب إلا الله الله المعلم ذلك الإمام النووي رهي في فتاويه في تفسير هذه الآية ؟ قال : "معناها لا يعلم ذلك استقلالاً وعلم إحاطة بكل المعلومات إلا الله ، وأما المعجزات والكرامات فبإعلام الله لهم عُلمت ، هل لاحظتم مدى عظمة هذا الكلام : وأما المعجزات والكرامات فبإعلام الله لهم عُلمت .

ولذلك يقول الإمام النبهاني في كتابه العظيم شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلق ولذلك يقول الإمام النبهاني في كتابه العظيم شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلع (ص ٢٧٩) يقول: "أما علم الغيب فهو مختص بالله تعالى بالأصالة، وقد يُطلعُ على غيبه على غيبه من يشاء من عباده، كما قال عمل الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول (الجن ٢٦).

وهذا الإمام القرطبي رهي يقول: معنى هذه الآية: لا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول فإنه يظهره ما يشاء من غيبه، لأن الرسل مؤيدون بالمعجزات،

ومنها الإخبار عن بعض المغيبات كما ورد في التنزيل : ﴿ وأنبئكم بما تأكلون وما تدَّخرون في بيوتكم ﴾ (آل عمران ٤٩).

ثم يبين لنا الإمام ابن حجر الهتيمي في فتاويه (٣١٠): أن علم هؤلاء القوم (يعني الصوفية ) لا يحصل بمحبة الدنيا ولا ينكشف إلا بمجانبة الهوى ، ولا يدَّرس إلا في مدرسة التقوى ، قال تعالى ﴿واتقوا الله ويعلمكم الله ﴾ (البقرة ٢٨٢) .

رجال لهم علم بما جَهلَ الورى فأسرار غيب عندهم علمُ كشفها أولئك هم أهل الولاية نالهم ملوك على التحقيق ليس لغيرهم

لهم صار مكشوفاً فانمحى حجائه وقد سكروا مما يطيب شرائه مسن الله فضله وتوائه مسن الملك إلا اسمه وعقابه

ونحن اليوم . إخوق . مع أحد العارفين بالله بل سيدهم في عصره ، بركة الإسلام، انتهت إليه تربية الشيوخ ، هو من بلادنا الشامية وأكابر مشايخها وعظماء العارفين ، صاحب الكرامات الظاهرة والأفعال الخارقة ، لُقّب بالطيار ، لأنه كان ينتقل بين البلاد طائراً بلا طيارة ، طار في الهواء والناس ينظرون إليه حتى حط في منبج ، فجاء إليه الناس أفواجاً ، فأعطى العهود وأقام في خدمة الملك المعبود.

إننا مع سيدنا عقيل بن أحمد بن عمر المنبجي يصل نسبه إلى سيدنا عبد الله بن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما .

ومع الحلقة الواحدة والسبعين من سلسلة الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ،ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام عقيل المنبجي .

رشاه وأرضانا معه

إخوة الإيمان: ولد سيدنا عقيل في بلده البطائح في أرض العراق بين واسط والبصرة سنة ، ٤٥هـ وتلقته يد الشيخ عبد الرحمن مسلمة السروجي (ت ٤٦٦هـ) أحد العارفين بالله في عصره ، وهذا الشيخ انتهت إليه تربية الشيوخ في العراق .أخذ الفتى ونشأه علمياً ولقنه الذكر وأشرف على تعليمه وكان في بداية أمره تأخذه الأحوال من الذكر فيأتي شيخه فيخبره فيقول له: لا تلتفت إلى شيء من الأحوال وعليك بالعلم والعمل ، طريقنا هذا جد الجد .

فبقي الشيخ عقيل المنبجي سنوات قاربت الستة عشر عاماً يدرس ويعمل حتى أصبح عالماً من العلماء الأفذاذ الربانيين ، واستأذن شيخه مرة لزيارة أمه برّاً بمافأذن له وقال :

. يا عقيل سيحدث لك في الطريق أمر عجيب فاثبت له ولا تجزع .

فودع شيخه وسار إلى أمه ، وفي الطريق سمع صوتاً من جهة السماء فرفع رأسه وإذا بنور ساطع مثل السلسلة تداخل بعضها في بعض ، فالتفت عن يمينه فأحسَّ برودتما كالثلج البارد في ظهره ، فلم يجزع بل ثبّت الله تعالى قلبه .

وحين رجع إلى شيخه أخبره بما جرى فضمه إلى صدره وقال: يا عقيل الآن تمت عليك النعمة ، أتعلم ما هذه السلسلة ؟قال : لا قال : هذه سلسلة الطريق وسنة رسول الله في ، فالذي يلزمك يا ولدي تربية الفقراء والمريدين والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . والآن قد وهبتك (أي أجزتك) فخذ هذه السبحة وهذا التاج وهذا الدلق (ثـوب) وهذه العكاز وهذه السجادة (هذا ما يسمى بالخرقة الصوفية )وسر إلى حيث ما أردت ، يا عقيل! الوصية في طريقك ، لأنه طريق السنة والجماعة ولا تجعل فيه رخصة ولا بدعة ...

وهكذا غادر سيدنا عقيل العراق بعد أن دعا له شيخه مسلمة ، وسار إلى هنا، إلى حران في الغوطة حيث بطل آخر من أبطال الأمة هو شيخ الشيوخ سيدنا حياة

بن قيس الحراني (ت ٥٨١ه هـ) أحد الأولياء بدرجة سيدنا عبد القادر الجيلاني رضي الله عنهما ، فلما رآه استقبله ورحب به وهنأه بالخلافة ، وكان طيلة إقامته عنده سبع سنين يأمره بالأذان والذكر معهم ، لا يفارقه في كل صباح ،حتى أذن له بالرحيل إلى الخلوة والعزلة في رؤوس الجبال .

والعزلة . ياسادة . وردت السنة في فضلها والندب إليها وحرّض عليها جميع الشيوخ والسالكين والعارفين بالله تعالى المرشدين إليه الله . فمن مدرستي البخاري ومسلم عن سيدنا أبي سعيد الخدري قال : قال رجل : " أي الناس أفضل يا رسول الله ؟قال: مؤمن مجاهد بنفسه وماله في سبيل الله تعالى قال : ثم من ؟ قال: ثم رجل يعتزل في شعب من الشعاب يعبد ربه ".

ولهذا قال سيدنا الإمام الجنيد: "من أراد أن يسلم له دينه ويستريح بدنه وقلبه فليعتزل الناس ". وقال سيدنا سفيان الثوري: من خالط الناس داراهم، ومن داراهم راءاهم، ومن راءاهم وقع فيما وقعوا وهلكوا فيما هلكوا، والله الذي لا إله إلا هو لقد حلّت في زماننا ". ولما سمع أحد العارفين المتأخرين بهذه العبارة قال :إن كان حلّت في زمانه فقد وجبت في زماننا .

لكن العلماء بالله نصّوا أن من آداب العزلة أن يكون صاحبها عالماً ليؤدي فرضه ، ولا يستهويه الشيطان بوساوسه .

وتذكروا . أيها الإخوة . أن سيدنا عقيلاً كان من العلماء قبل الخلوة . ساح في رؤوس الجبال ، وكان يعبد الله في الغار ولم يكن له غار يعبد الله فيه كسيدنا مُحَد الله لله يكن فتحه كاملاً ونفسه صافية .

كان سيدنا عقيل يعبد الله تعالى في الغار فتأتيه الذئاب والغزلان والسباع بكل اطمئنان تتبارك بأنفاسه وعبادته ، حتى أُمر بالسير إلى منبج بلدة الشاعر البحتري .

أيها الأحبة والصحب :هيأ الله سيدنا عقيلاً ليكون إمام أهل منبج وما حولها ، تسلم فيها دُفّة التربية في المنطقة ، وهرع إليه أهل الله من كل صوب ،منهم أربعون ولياً من رجال الشام الأكابر ، اسمعوا أسماء بعضهم لنتبارك بذكرهم : سيدنا عدي بن مسافر والشيخ رسلان الدمشقى والشيخ قضيب البان الموصلي .

هرعوا إليه ليعلمهم الصدق، ويربيهم على العمل بطاعة الله وذكره ، ويرغبهم في طريق الله والتصوف ويدرسهم دينهم ويروي لهم من خلال ذلك كرامات الأولياء كل صباح ومساء .وكان يقول لهم :

- أنا شيخ الطرائق ، أنا شيخ الحقائق ، أنا شيخ من لا شيخ له ، وأنا وسيلة من توسل بي إلى الله تعالى .

قام رجل من مريديه مرة يسأله: . ما علامة الرجل الصادق ؟ فقال : لو قال لهذا الجبل تحرك لتحرك . قال : فتحرك الجبل.

وقام آخر فسأل: ما علامة المبارك على أهل زمانه. فقال: لو وكز برجله هذه الصخرة لتفجرت عيوناً . فتفجرت صخرة كانت بين يديه عيوناً ، ثم عادت كما كانت هكذا كان سيدنا عقيل المنبجي شيخ أهل الشام ، ولكي تتفجر ينابيع رحمة الله تعالى في الشتاء القادم أدعكم لتسألوا الله تعالى بسيدنا مُحَدُّ الله أن يبارك لنا في الشتاء القادم ويفجر الأرض عيوناً ويسقينا بماء منهمر .

### المصادر :

<sup>.</sup> إعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء مُجَّد راغب الطباخ دار القلم ١٤٠٨هـ

<sup>.</sup> تلائة الجواهر في مناقب الشيخ عبد القادر. المطبعة الحميدية ١٣٥٦هـ للتادفي .

ـ الكواكب الدرية في تراجم السادة الصوفية للمناوي ٦٨٨/١. دار صادر ١٩٩٩.

<sup>.</sup> نشر المحاسن الغالية في فضل المشايخ الصوفية أرباب المقامات العالية لليافعي مطبعة البابي ١٩٩٠.

<sup>.</sup> بمجة الشيخ عقيل المنبجي . عقيل عبد الرحمن العمري . ت باسم المحمد .

<sup>.</sup> شواهد الحقّ في الاستغاثة بسيد الخلق لملنبهاني . دار الفكر ١٩٩٠.

<sup>.</sup> تفسير الإمام القرطبي .

# الإمام عقيل المنبجي /٢

الحمد الله مجلي السماء ببديع المصابيح ومغذي الملائكة بحلاوة التسبيح الذي شهدت بتوحيده عجائب المصنوعات ، ونطقت بتحميده غرائب المبدعات ، وسبح له الخلق علماء وأولياء جماد وإنس وجان باختلاف اللغات ، فسبحان من لا يساويه أحد في الأرض والسموات .

أحمده وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة باسقة الفروع .

وأشهد أن سيدنا مجداً عبده ورسوله أرسله من أرجح العرب ميزانا وأوضحها بيانا، وأعلاها مقاما ، وأحلاها كلاما، وأوفاها ذماما ،فأوضح الطريقة ونصح الخليفة، وشهر الإسلام ، وكسر الأصنام ، وأظهر الأحكام ، وحذر الحرام، وتابعه على ذلك الأئمة الأعلام.

اللهم فصل وسلم وبارك على سيدنا مُحَدًّ وعلى آله وأصحابه البررة الكرام ، وعلى أزواجه وذريته في كل محفل ومقام ، وسلم تسليماً كثيراً .

## أما بعد :فيا معشر الإخوة الكرام :

عندما أتحدث عن كرامات الأولياء يستوقفني قوله تعالى عن الولية الطاهرة السيدة مريم في والتي قال فيها ربّ العزّة والجلال : كلّما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها وزقاً قال المفسرون : وجد سيدنا زكريا عندها فاكهة الشتاء في الصيف ، وفاكهة الصيف في الشتاء ، ولذلك لما سألها ردَّت عليه فقالت هو من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير حساب .

ويستوقفني أيضاً ما فعلت أم موسى بولدها وقد ألهمها الله تعالى أن تلقيه في اليم ،وقصة ذي القرنين وتمكين الله تعالى له مالم يمكنه لغيره ، وقصة أصحاب الكهف في ، وقصة آصف بن برخيا مع سيدنا سليمان حين أتى بعرش بلقيس من اليمن إلى فلسطين.

وكل هؤلاء ليسوا بأنبياء بل أولياء ،وهو في القرآن الكريم لا شك فيه ولا امتراء، فإذا ضممنا إلى هذه الآيات ما ورد في السنة المطهرة ،كحديث (ق) جريج الراهب الذي كلّم الطفل في المهد ، وحديث (ق) أصحاب الغار الذين انطبقت عليهم الصخرة ثم انفرجت ، وحيث ضيف الصديق أبي بكر المخرّج في الصحيحين ، وبركة الطعام حتى صار بعد الأكل أكثر مماكان قبله بثلاث مرات ، وإخبار الصدّيق أبي بكر في عن حمل امرأته أنه أنثى ، فكان ذلك كرامة عند ربه.

وما صح عن الفاروق أنه قال : يا سارية الجبل ... في حال خطبته يوم الجمعة فبلغ صوته إلى سارية في الصين ، فكان لسيدنا عمر في كرامتان في ذلك: إحداهما: ماكشف له عن حال سارية وأصحابه المسلمين وحال العدو.

والثانية :بلوغ صوته إلى بلاد بعيدة .

والحديثان المتفق على صحتهما في سيدينا سعد وسعيد رضي الله عنهما في إجابته دعوة كل واحدة منهما ، وحديث البخاري في سيدنا خبيب في قطف العنب الذي وجد في يده يأكله في غير أوانه ، وحديث البخاري في سيدنا أسيد بن حضير وعباد بن بشر اللذين خرجا من عند سيدنا رسول الله في ليلة مظلمة ومعهما قضيبان من الشجر أضاء لكل منهما الطريق ، وكذا سيدنا العلاء بن الحضرمي الذي كان في غزاة وبينه وبين الموضع قطعة من البحر فدعا الله تعالى باسمه الأعظم فمشى هو وجيشه على الماء .

هؤلاء كلهم أولياء لله تعالى ، بل هي من قبيل الممكنات ، ولذلك اسمعوا ماذا يقول إمام الحرمين الجويني في كتابه الإرشاد : "ما صار إليه أهل الحق : انخراق العادات في حق الأولياء " والكرامات من جنس المعجزات لأن كليهما دلالات على الصدق ، فمن ادعى النبوة دلَّت المعجزة على صدقه وصحة دعواه ، ومن أشار إلى الولاية دلَّت الكرامة على صدقه في حالته . فالفارق بينهما تحدي النبوة فقط .

أيها السادة: هذه المقدمة لابد منها ، لأننا اليوم مازلنا ننزل زائرين على شيخ الأولياء العارفين الذي اختار الله له منبج سكناً وأكرمه بأنواع الكرامات التي دلت على صدقه ، إننا مع سيدنا عقيل المنبجي في ومع الحلقة الثانية والسبعين من سلسلة الشخصيات الإسلامية ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعا لتترضوا عن الإمام عقيل المنبجي.

# رهي وأرضاه وأرضانا معه

إخوة إيمان : طار صيت الإمام عقيل في كل مكان، واشتهر ذكره في كل مجلس وخاصة أن مريديه انتشروا في بقاع الأرض ، منهم الأعلام والعلماء والقضاة والصالحون ، وكان حفيده أحمد بن سويدان قاضي قضاة عجلون يكثر ذكره في مجالسه ويتحدث عن علمه وكراماته ، فقال العلماء الذين ذكره أمامهم وهم من حلب: يا أحمد لا بد أن نزوره وأن نمتحنه بسؤالات من الفقه والتصوف .

فسار القوم حتى وصلوا منبج ، فاستقبلهم الشيخ عدي بن مسافر رهي وقال للشيخ أحمد : ما شأن هؤلاء العلماء والفقهاء ؟ فقال له : جاؤوا لزيارة الشيخ والسلام عليه .فقال الشيخ عدي : يا أخي في هذا الوقت قد ذكرك الشيخ عقيل وذكرهم وقال : قادم علينا علماء فقهاء من حلب ،جاؤوا يسألونني ويمتحنوني ، وإني قد لجمت كل واحد منهم بلجام (لا يستطيعون السؤال) .

يقول الراوي يا سادة ياكرام :فدخلوا على الإمام عقيل وسلموا عليه فرد عليهم السلام ، وأشار لهم بالجلوس في جهة جانبه الأيمن . وبقي يتكلم ويدرّس ، ثم التفت إليهم فقال: ماذا تسألون يا علماء حلب وفقهاءها ؟قال :فما قدر أحد منهم أن يتكلم بكلمة. وهنا قال الشيخ عقيل للذي على يمينه :أما جئت تسألني عن كذا وكذا، والتفت إليهم واحداً واحداً فأعطى كل واحد سؤاله مع جوابه ، فقاموا جميعاً إليه يطلبون منه السماح ويستغفرون الله تعالى على اعترافهم .

وأقيم مجلس السماع (الإنشاد والحضرة) واشتد السماع فصار الفقهاء يسمعون الدفوف وهي تقول :الله الله .فقام أحد الفقهاء فدخل في وسط الحضرة ،وجعل يدور ويتمايل في السماع .

فقال له الشيخ عقيل: مابالك تدور؟ فقال الفقيه: كان عندي مسألة مشكلة علي منذ زمان أطلعني الله عليها الآن فتمايلت بذلك سروراً فلم أتمالك نفسي من الطرب. فقال الشيخ عقيل:

ـ يا بطال هذا من أجل فرحك في مسألة ، فكيف تنكر على من كان حبه وفرحه بالله تعالى .

فقال أحد المريدين: سيدي هذا الوجد الذي يحدث للمريدين ما شأنه؟ فقال :الوجد سرّ من أسرار الله تعالى ، تحركه رياح الأنس من بحار القدس ، لايقع على كيفية بل يتفرق على الأعضاء ، فما وقع في اليد كان منه التصفيق ، وما وقع في القلب كان منه البكاء ، وما وقع في الرّجل كان منه الرقص ، وما وقع في الروح كان منه الصراخ ،وما وقع في السويداء كان منه الغشيان ، فهذه كلها أسرار الوجد .

فقال الشيخ أحمد بن سويدان خليفته : لم لا تتحرك يا سيدي في السماع ، فقال : يا أحمد الجواب في قوله تعالى ﴿وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمرّمرً السحاب ﴾ فقال الشيخ أحمد : ما معنى ذلك يا سيدي ؟! فقال : ياأحمد القوي لا

يتحرك في غالب الأحوال وإنما يتحرك ضعيف الحال ، كما قال الإمام الجنيد: "إن حركات المريدين لضعفهم وضعف قوتهم ". فقيل للشيخ عقيل: إن بعض الناس تنكر علينا.

فقال الإمام: والله لا ينكر إلا كل أعمى قلب:

السعادة لهؤلاء السادة ،أينكر عليهم التحلي بمحاسن الصفات والتخلي عن مساوئها، وطهارة القلب وجلاه من الصدأ ، أم مخالفة النفس الأمارة بالسوء ، وتزكيها ونحيها عن الهوى ، أم الجد والاجتهاد (في العبادة) ومواصلة الأوراد ، واستغراق الأوقات بالذكر ومراقبة المولى ، أم (ينكر عليهم) حضور القلب ونفي الغفلة عند مذموم الخطرات ، أم الإقبال على الله تعالى ، والإعراض عمن سواه من جميع المخلوقات، أم العمل بعزائم الشريعة المشتملة على مقامات اليقين ، التي هي عندهم التوبة من الغفلة عن الله تعالى ، أم الأحوال الفائضة عليهم من غيض الفيض ، والمواهب السنية كالمحبة لله والشوق إلى الله والأنس بالله والهيبة لله ، أم ينكر المكاشفات وسائر الكرامات ، فليس ينكر شيئاً من جميع المذكورات إلا كل محروم النوال بعيد عن طريق الخير ، جامد غير ذائق ولا معتقد ولا مصدّق بما خص الله به الرجال .

#### أيها الأحبة والصحب:

علم المريدون للإمام أنه من المقربين إلى الله تعالى ، وأوصاهم الشيخ إذا أصابتهم حاجة أن يتوسلوا إلى الله تعالى به فيستجب لهم وفي هذا يقول العارف بالله الولي قضيب البان الموصلي (ت ٧٠هه) أنه كان في بعض أسفاره فأدركه شيء من الجوع والعطش ، فوقع في باله وخاطره قول شيخه سيدنا عقيل (إذا كنتم في سفر فتوسلوا إلى الله تعالى به فإذا هو بإنسان واقف على صخرة يقول له : تعالى فسار نحوه فإذا هو الشيخ عقيل وإذا معه كوز

ماء ورغيفان . وقال له : يا قضيب البان لابأس عليك كل واشرب (باسم الله ) .

وهذا سيدنا عدي بن مسافر في يقول: خرجت من أهلي إلى زيارة شيخي الشيخ عقيل، فلما قدمت منبج وجدت الشيخ يزور قبر نبي الله يونس، فمضيت إليه وسلمت عليه وقبلت يديه، فلما جلست إليه قال لي: يا عدي! فقلت لبيك يا سيدي. قال: إذا كان لك صاحب وهو ولي الله تعالى أو شيخ، ووقعت في أمر مهم فاسأل الله به فإنه يستجاب لك، فلا تعتقد أن ذلك في حياتي فقط، ولكن في حياتي و بعد ثماتي ولكن بشرط أن تكون مظلوماً لا ظالماً. يقول الشيخ عدي بن مسافر ثم قصدت من بعد زيارته زيارة الشيخ علي الكردي (أحد العارفين بالله وهو أبو الحسن القرشي ت ٢١٦ه) فقال: إيش سمعت من شيخك الشيخ عقيل؟

قال : فأخبرته . فقال يا عدي إن شيخك عقيلاً من المدللين على ربه وإنه لصادق فيما قال ، فاسأل الله تعالى به في حياته وبعد مماته فإنه يستجاب لك .

إخوتي في الله: آخر ماعهد المريدون عن شيخهم سيدنا عقيل حجه سنة ٥٥٥هـ وزيارة سيدنا المصطفى وسيدنا أحمد الزعفراني ، ومعهم شيخ الأولياء وسيدنا وسيدنا حياة بن قيس الحراني وسيدنا أحمد الزعفراني ، ومعهم شيخ الأولياء وسيدنا الإمام أحمد الرفاعي في جميعاً ، وهناك شهد وحضر كرامة مد اليد التي لثم بما السيد الكبير الرفاعي يد سيدنا رسول الله في ، وكان الحجاج قد زادوا عن تسعين ألفاً ، قالوا : لما أشرف سيدنا الرفاعي على المدينة المنورة ترجل مطيته ومشى حافياً إلى أن وصل إلى الحرم الشريف ووقف تجاه الحجرة النبوية العطرة

وقال:

<sup>.</sup> السلام عليك يا جدّي .

<sup>.</sup> فقال له رسول الله : وعليك السلام ياولدي .

وهنا تواجد الإمام الرفاعي لهذه المنحة العظيمة والنعمة الكبرى وحنّ وأنّ وجثا على ركبتيه مرتعداً وخاطب صاحب الحضرة

في حالة البعد روحي كنت أرسلها تقبّ ل الأرض عني وهي نائبتي وهذه دولة الأشباح قد حضرت فامدد يمينك قد تحظى بها شفتي

فمد رسول الله على يده الشريفة النورانية من روضته الزهراء فقبلها سيدنا أحمد الرفاعي والناس ينظرون ، وأقبل إليه أهل الله والحجيج يبايعون سيدي أحمد ، وممن بايعه سيدنا عقيل المنبحي ، الذي ختم حياته بهذه المكرمة ، بعد أن عاد إلى منبج وسكنها أربعين سنة وهو بعد ما زال هناك ، يزار هناك كما يتوسل به هنا ، وما أدراك ما هنا ، هنا مدرسة سيدنا مُحمَّد على الجالس فيها عليه أن يصلي على النبي :

# الصلاة والسلام عليك يا سيدي يا رسول الله

#### المصادر:

- . الإصابة لابن حجر العسقلاني .
- . جامع كرامات الأولياء للنبهاني دار الفكر ١٩٩٢.
- . حقائق عن التصوف عبد القادر عيسى مكتبة العرفان حلب ١٩٩٣.
  - . حياة الصحابة للكاندهلوي دار الريان للتراث القاهرة ١٩٨٧.
    - . الرسالة القشيرية لأبي القاسم القشيري دار الخير ١٩٩١.
  - . شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلق للنبهاني دار الفكر ١٩٩٠.
    - . طبقات الأولياء لابن الملقن مكتبة الخاني القاهرة ١٩٩٤.



# الإعام محمد الجزولي

الحمد لله الذي أحيا قلوب المؤمنين باتساع رحمته ، وألهمهم من حسن التوسل ما يدفعون به عظيم أخذه وعقوبته ، ووهب لهم من حكايا الصالحين والأولياء ما يتوصلون به إلى منازل جنته ومغفرته .

فسبحانه من إله شرّفنا بملة التوحيد ، وأرسل لنا سيد الخلق والعبيد ، وجعل لنا صلاتنا عليه شفيعاً لنا بين يديه ، فمن أراد تكفير الخطايا والزلات ، وبذل العطايا والصلات ، والحلول في أعلى الدرجات فلكثير على سيدنا مُحَد من الصلوات

أدم الصلة على النبي مُحَدّ فقبولها حتماً بغير تردد أعمالنا بين القبول وردها إلا الصلة على النبي مُحَدّ

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، يشاركه شيء وكل الأشياء خليقته ، من قابل إحسانه بالإساءة نادت عليه شقوته .

وأشهد أن سيدنا مُحَدًا عبده ورسوله وصفيه وخليله ، بشّر بطاعته المتقين ، وأنذر بعصيته المجرمين حتى قامت على الخلائق حجته :

نبي الهدى ضاقت بي الحال في الورى وأنت لما أمّلْت فيك جدير فسل خالقي تفريج كربي فإنه على فرجيي دون الأنام قدير

اللهم صلّ وسلم وبارك على سيدنا محمّ سيد الكائنات وخير البريات الحائز لأعلى الكمالات فبه ترفع الدرجات وتمطر الرحمات وتنال الخيرات ، وهو الواسطة في نيل كل خير في الحياة وبعد الممات .

اللهم زده شرفاً على شرفه الذي منه خلقته .وسلم تسليماً كثيرا .

## أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام

كنت وقفت معكم قبل حج بيت الله الحرام عند ملف الشخصيات الإسلامية قبل أن نرد على أعداء المرأة الذين يريدونها أن تنحرف عن جادة القرآن والسنة بحجة الحرية الشخصية .

وها نحن اليوم نعود بحمد الله تعالى (والعود أحمد) بعد أن ردَّ سبحانه هؤلاء بغيظهم لم ينالوا خيراً إلى الحديث عن تلك الطبقة التي حملت الراية بأمانة وأدوها بأمانة، نعود إلى عصر المخلصين الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه لنكمل ما بدأناه إلى تمام المئة الأوائل إن شاء الله تعالى، ريثما تتابعون عليّ اقتراحاتكم عن الملف القادم الذي تريدون مني الحديث عنه ، فأنا بانتظار اقتراحاتكم لأنها غالية على قلبي غلاوة أصحابها.

إخوة الإيمان: أزور اليوم مع حضراتكم علماً من أعلام الشخصيات الإسلامية رزق كتابه القبول والاشتهار، وأعطي لكتابه ما لم يعط لغيره من الشروح والحواشي، كتاب ولعت به العامة والخاصة به عن الشيوخ المغاربة والمشارقة، بل إن بعضهم رأى النبي عليه يناوله هذا الكتاب.

هذا الكتاب حفظه أهل الله عن ظهر قلب، واهتم به العلماء الأخيار بعد أن لمسوا بركته، ونالوا به منازل الأبرار، أتعرفون بماذا ؟ بكثرة الصلاة والسلام على النبي المختار.

فنحن اليوم مع سيد طريقته مبنية على كثرة الصلاة على النبي، والمواظبة على كتاب دلائل الخيرات، وفضل على عصره بكثرة الصلاة على النبي وإعداد المريدين للجهاد في سبيل الله، مما أعطى لطريقته نكهةً خاصة .

نحن اليوم مع ولي كان يردد لمريديه: عليكم بذكر الله العظيم والصلاة على سيدنا رسول الله وزيارة الأولياء، فبذكر الله تطمئن القلوب، وبزيارة أولياء الله تعرف الطريق إلى الله تعالى.

إننا مع أحد أعلام الأمة وقطب وقته وولي عصره سيدي مُحَد بن سليمان الجزولي الحسنى المغربي صاحب كتاب دلائل الخيرات.

ومع بداية الحلقة الرابعة والسبعين من سلسلة الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام مُحَّد الجزولي رضي الله عنه وأرضانا معه

إخوة الإيمان: ولد سيدنا أبو عبد الله مُحَد بن سليمان الجزولي في المغرب العربي من أسرة تنتسب لآل بيت رسول الله من جهة جدي سيدنا الحسن بن علي رضي الله عنهما والجزولي نسبة إلى قبيلة من البربر في المغرب.

ولد سنة سبع وثمانمئة هجرية على التقريب، في دار بقي العالم الإسلامي يتبارك كما حتى اليوم، والتبرك لا ينكره إلا أعمى القلب والبصيرة ذلك أنه بذكر الصالحين

تتنزل الرحمات، فكيف ببيوتهم التي لا زموها، يقرؤون فيها القرآن ويذكرون الله تعالى على كل حال آناء الليل وأطراف النهار.

هكذا كان شأن هذا الإمام ، إذ التحق بأحد جوامع فاس وزواياها فحفظ القرآن واشتغل بطلب العلم وحفظ كتباً كثيرة وألف بها رسائل.

وكانت زوايا التصوف ملجأ العلماء أثناء الفتن الحاصلة في عصره، حيث يجدون الطمأنينة وراحة البال والقناعة بما قسم الله تعالى.

كان يخلو في غرفته التي سكنها في المدرسة فلا يُدخل عليه أحداً ، حتى ظنوا أن فيها مالاً ، وأرسلوا لأبيه يخبرونه ، فجاء ودخل عليه الغرفة فوجده قد كتب على حائط غرفته : الموت ، الموت ، الموت .

فكان الإمام الجزولي يربي نفسه بنفسه ، فَمَنْ جعل الموت بين عينيه ينشأ مخلصاً صادقاً في حياته ، فكفي بالموت واعظا .

إخوقي في الله: نشأ الفتى زاهداً في الدنيا طالباً للعلم إلا أن فيه خصلة جعلته في الأوج بين علماء عصره ، إذ قرأ في البخاري أن السيد الأعظم في يقول: (إن أولى الناس بي أكثرهم علي صلاة ) فراح يكثر من الصلاة على النبي في ثم جرت له حادثة دعته إلى أن لايفتر بالصلاة على النبي في جميع أوقات فراغه، بل كانت هذه الحادثة سبباً في تأليف كتابه دلائل الخيرات، إذ إنه قام ليتوضأ في ليلة فلم يجد الدلو الذي سيخرج به الماء في البئر، فبينما هو كذلك إذ نظرت صبية من مكان عالٍ فقالت له: من أنت ؟ فأخبرها. فقالت له: . أنت الرجل الذي يثني

عليك بالخير، وتتحير فيما تخرج به الماء من البئر ؟! وبصقت الصبية في البئر ففاض ماؤها حتى ساح على وجه الأرض.

وتوضأ الشيخ وهو منذهل فلما فرغ ناشدها الله وأقسم عليها لتقول له بم نالت هذه المرتبة .فقالت الفتاة بكلمتين : بكثرة الصلاة على النبي وهنا عاهد الله تعالى تعظيماً لنبيه الكريم أن يؤلف كتاباً في الصلاة على النبي في وتوجه إلى خزانة كتب في منطقة فاس في أحد المساجد، وجمع كل ما روي عنه في من صلوات، وعن غيره من فضلاء أمته.

وبقي يتابع عمله فيه حتى وهو منتقل بين البلدان يطوف بين الحجاز ومصر والقدس الشريف بحثاً عن إمام الوقت الشيخ العارف بالله ، لكنه وبعد سنوات سبع لم يعشر على ضالته ، فعاد إلى المغرب بعد أن أدى مناسك الحج وزار الحبيب الأعظم على وبقى مجاوراً في المدينة ثلاث سنوات.

عاد الإمام ليجد أهل بلده متخاصمين لمقتل واحد منهم، فحاول إصلاح ذات البين وقال لهم: أنا أتحمل قتلته ، فاستحيوا منه، وكان من عادتهم أن إخراج القاتل من بينهم شرط للاصطلاح ، وعاود الإمام الغربة فخرج إلى طنجة، لكن أهل الله ردوه إلى بلده لتدريس الشريعة والتف حوله عدد من طلاب العلم نبغوا به ، منهم أحد علماء عصره الشيخ زروق الفاسي (٢٤٨ ـ٩٩ هـ) وهذا التلميذ هو الذي دل الإمام الجزولي على شيخ وقته في المغرب الشيخ محمد أمغار الصغير (ت أواسط القرن التاسع).

يا حباب رسول الله: هذه المرحلة من أهم مراحل حياة الإمام ، ولذا اسمحوا لي أن أنتقل بحضراتكم إلى هناك ، إلى شواطئ المحيط الأطلسي حيث ملتقى البحرين إمامنا " الشيخ أمغار (فترضوا عنهما ).

الشيخ مُحِدً أمغار كانت أسرته تتوارث الصلاح والتقوى كما يتوارث الناس المال، كان من المتمسكين بالسنة ، وله قدم راسخة في علم القوم والعربية ، وكان له من الأتباع قرابة اثنى عشر ألفاً أو يزيد ، كلهم يلازمون الصلاة على سيدنا رسول الله

هناك أخذ الإمام الجزولي على شيخه الورد الشاذلي ، ودخل الخلوة للعبادة ، أتدرون كم يوماً خلا بربه عز وجل ؟ نحو أربعة عشر عاماً ، يراقب الله تعالى في جميع أحواله واقفاً عند حدوده ، عاملاً بكتاب الله وسنة رسوله ، إلى أن اشتهر بالصلاح وظهرت منه الكرامات وتاب على يديه خلق كثير .

يخيم في كل يوم القرآن بكامله، ويقرأ كتابه دلائل الخيرات، ويتكلم عن فضل الصلاة على النبي على حتى انتشر ذكره في الآفاق ، وملأ الأسماع وأخذ في تربية المريدين بعد أن أذن له شيخه بذلك.

أريد منكم اليوم أن تحضروا معي درس هذا الإمام لتروا مدى النور والحكمة اللذين آتاهما الله إياه ، أدعوكم جميعاً لحضور درس التوبة ، فهيا إلى هناك لعلَّ الله يرزقنا توبة نصوحاً ، يقول سيدي الإمام مُحَّد الجزولي :

" للتوبة تسع علامات وهي الحسرة والندامة والإنابة والخشوع والتواضع والابتهال والمداومة على آيات الذكر ، والرضا بالقضاء وحسن الظن بالمولى عز وجل ".

واعلم يا أخي في الله . أنَّ سبعة تقطع عن الارتقاء بالتوبة وهي: الحقد والحسد والعُجب والرياء والكبر وحب المحمدة ولذّة الرياسة.

ومن كان في قلبه ثلاثة أمور وهو يدعو إلى التوبة فهو زنديق: الافتخار بالعلم. وسوء الخُلُق. وسوء الظن بالخَلْق.

ومن شرط التائب أن يقتدي بشيخ عالم بالظاهر والباطن ، ويعدّ المشي إليه نوراً ورحمة وسراً في القلوب ، الشيخ الواصل حبل الله في أرضه ، من تعلق به وصل . وإذا لازم الشيخ وجب أن يتأدب معه بعشرين أدباً :

خمسة في حال الجلوس: وهي السكينة والوقار والهيبة والحياء والخوف.

وخمسة في حال الغيبة : وهي المراقبة نحوه ، والافتقار إليه والتواضع والاستمساك بعنايته ، والمداومة على ذكر فضائله في قلبه بالتعظيم .

وخمسة في حال ذكره: وهي النظر إليه والرجاء فيه والاستنصار ببركته والنظر فيما بينك وبينه في العقيدة.

وخمسة في حال المحبة: وهي مداومة الحب ومدامة الشوق والحمى نحوه والهيم والانذهال من الاشتياق إليه.

وهكذا . معشر السادة . حضرت وإياكم درس هذا الإمام الذي كثر مريدوه حتى بلغوا ألوفاً ، كلما دخل قرية وكثر مريدوه أخرج منها حتى قضى سبع سنوات وهو ينتقل بين البلدان بالدعوة إلى الله تعالى حتى خاف منه أحد الوزراء فبعث إليه من يدس له السم في طعامه ، فقام الإمام ليصلي فما إن سجد السجدة الأولى في الصلاة حتى قبضه الله إليه ساجداً عام سبعين وثمانئة (٨٧٠ هـ) ودفن بجوار مسجد أسسه هناك ، وقام أحد تلامذته وكان سيافاً فقتل كل من كان سبباً في سم شيخه .

أيها السادة الأعزاء: كنت أريد أن أسدل الستار على حياة هذا الإمام ، لكنّ مشهداً عجيباً حدث بعد وفاته بستين سنة يدل على كرامته عند ربه إذ أن سلطان مراكش أبي إلا أن يعود الجثمان إلى مراكش فأمر بحمل الجثمان إليه ، فلما فتحوا قبره رأوا الإمام كما هو كأنه دفن الآن .

حفظت أمنا الأرض جسده الطاهر كما تحفظ أجساد الأنبياء والشهداء ، وقد مات شهيداً مسموماً ،وهو أحد الرجال السبعة في مراكش الذين منهم القاضي عياض وسيدي عبد العزيز الدباغ ، وتواترت أن رائحة المسك تشم في قبره من كثرة الصلاة على النبي وهكذا كل مجلس يصلى فيه على الحبيب الأعظم تصعد منه رائحة مسكية فتبلغ عنان السماء فتقول الملائكة : إلهنا وسيدنا ما هذه الرائحة المسكية ؟فيقول الله تبارك وتعالى :

. يا ملائكتي هذا مجلس صُلّى فيه على حبيبي مُحَّد .

مُحَدِّد خير ما به قد اشتغلا فاصطد به الخير لا تصطد به الحيلا مُحَدِّد قدر سطريعدل الجبلا عود لسانك كثرة الصلاة على فهو المصيد به أيها الرجل من في صحيفته من الصلاة على

## من أدعية الإمام

اللهم امنن علينا بصفاء المعرفة وهب لنا تصحيح المعاملة بيننا وبينك على السنة والجماعة وصدق التوكل عليك وحسن الظن بك وامنن علينا بكل ما يقربنا إليك مقروناً بالعفو في الدارين يارب العالمين .

يارب أظلّنا في ظلّ عرشك يوم لا ظلَّ إلا ظلك ، يارب اكفنا بك أنت الكافي من كل شيء ولا يكفيني عنك شيء ، يارب لا تحرمنا كرمك فأنت الكريم الأكرم يارب ملكني نفسى ولا تسلطها على فإنك أنت الله الملك الفعال .

يارب عدلك حق وقوتك صدق فاجعلني من الذين وعدتهم مغفرة وأجراً عظيما يارب لا أرجوا أحداً سواك فأنت رجائي ومقصودي يا من يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم اهدنا أوضح السبل إليك ودلنا عليك بجاه أنبيائك وأصفيائك.

يارب نجنا من فتنة الطاعة ومن شر العصيان يارب صبرنا على طاعتك وعن معصيتك واجعلنا من الصابرين في البأساء والضراء بمنك ، يارب ضاقت علينا الأرض بما رحبت وضاقت علينا أنفسنا وأيقنا ألا ملجاً منك إلا إليك ، يارب

عفوك أعظم من ذنوبنا وأوسع فاعف عنا بجودك وعفوك يارب أغنني بحلالك عن حرامك وبطاعتك عن معصيتك وأغنني بك عمن سواك فإنك أنت الغني المنان .

يارب افتح لنا أبواب رحمتك وأبواب فضلك وافتح قلوبنا بنور معرفتك حتى لا نعرف أحداً سواك ولا نرى في الوجود إلا إياك .

يارب طهرنا من كل وصف يمنعنا عنك وعن الوصول إليك واضرب روحي إلى حضرة قدسك يارب طهرنا من آفات إبليس وجنوده وحل بيننا وبينه وبين من يريد أن يمنعنا عنك ، يارب أشهدنا عظمتك وكبرياؤك وارزقنا الشهادة يارب هون علينا السلوك إليك وهب لنا نوراً نحتدي به إليك .

ابن الزيات

مُحَدَّد بن مُحَدَّد مخلوف

د. حسن حلاب

مُحَدِّد المهدى الفاسي

عبد المغيث بصير

الشيخ يوسف النبهاني

العباس بن إبراهيم التعارجي

### المصادر:

. التشوف إلى رجال التصوف

. شجرة النور الزكية في طبقات المالكية

. مُحَدّ بن سليمان الجزولي

. الإعلام بمن حلّ مراكش وأغمات من الأعلام

. ممتع الأسماع في ذكر الجزولي والتباع ومالهما من الأتباع

. الدلالات الواضحة على دلائل الخيرات

. التعرف الشمولي بالإمام الجزولي

. ألف سنة من الوفيات ص ٢٥٧ : دار المغرب للطباعة والنشر الرباط ١٩٧٦

( ۲۱۳ )

# الملك المظفر **ملك إربـــ**ل

الحمد لله الذي الذي أطلع كواكب سعود المصطفى فطلعت ، وألمع بوارق وجوده فلمعت ، وبثّ أنوار أقمار شهوده فتلألأت وسطعت ، وقطع آمال الكفار من مرادهم فانقطعت ،وأذلَّ ملوكهم بعزّه فذلَّت لهيبته رقابهم وخضعت ، فالأنس بقدومه قد تآنست وارتفعت ، والجن من استراق السمع قد منعت ، والأفلاك قد سجدت وركعت ، وآمنة قد فازت بما حازت حين لجمال هذا الحبيب وضعت، وحليمة الحليمة تشرّفت له إذ أرضعت ، وألسنة المداح قد أثنت بشكره في الآفاق وأسمعت فيا رسول الله :

إني أتيتك وافداً عن أمة حلت بها الأهواء في أرجائها أدرك أبا الزهراء قوماً فرّقوا صلى عليك الله يا خير الورى

بالشام ترجو كل خير للورى وتقطعت والأمر صار منكرا وأغث بإذن الله شعبك بالعرى صلى عليك الله ربي مكررا

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لاشريك له المستحق لكمال النعوت والصفات، المسبَّح بصنوف اللغات ، المحمود على جميع الأفعال والحالات ، حمداً دائماً على ممر الأوقات والساعات .

وأشهد أن سيدنا مُحَدًا عبده ورسوله استخرجه من أشرف الآباء والأمهات، وابتعثه بالمعجزات البالغات والآيات والحجج الواضحات وختم به النبوة والرسالات، فمن أراد أن يكون حبيباً للحبيب فلكثير عليه من الصلوات.

اللهم صلّ وسلم وبارك وعظم على سيدنا ومولانا مُجَدَّ وعلى آله وصحبه وعترته وأنصاره وسلم تسليماً كثيراً .

## أما بعد: فيا معشر الإخوة الكرام:

أعجبني جداً الحديث عن الملوك الشباب الذين حملوا الراية الإسلامية بصدق وأمانة ، لذلك جئتكم اليوم بملك شقيق للسلطان مجدً الفاتح ليس شقيق النسب وإنما شقيق الدين والأدب ، شقيق العدل والجهاد ، شقيق الاتباع والمحبة لسيدنا رسول الله .

هو سيد كريم كان من أدين الملوك وأجودهم وأكثرهم براً ومعروفاً على صغر مملكته ، لم يكن في الدنيا شيء أحبّ إليه من الصدقة والبذل ، لا للشعراء ، فما كان للشعراء منه حظ ، ولكن للفقهاء والفقراء والوعاظ والمحتاجين ، تراه على طول حياته يجلّ العلماء ويدني مجالسهم ويستسلم لهم ، ويهش للوعظ ويصغي للفوائد .

ولا تسأل عن أخلاقه العالية فهو كثير التواضع ،حسن العقيدة ، سالم البطانة، شديد الميل إلى أهل السنة والجماعة ، لا يتفق عنده من أرباب العلوم سوى الفقهاء والمحدثين ، وله ميزتان عظيمتان لم تكن لأحد من قبله :

أما الأولى : فهي أنه أول من أجرى الماء إلى جبل عرفات ليلة الوقوف بعرفة ، ودفع فيه أموالاً طائلة ، وجعل بجبل عرفة مصانع للماء (صهاريج) يستسقي منها الحجيج فجزاه الله خير الجزاء .

وأما الثانية: فهي أنه أول من احتفل بالمولد النبوي الشريف بشكل يقصر الوصف عن الإحاطة به لشدة محبته لسيدنا رسول الله على سبق بها مهرجانات الاحتفال بمولد سيد البرية.

وهو على هذا وذاك فارس شجاع ، كانت له اليد الطولى مع صلاح الدين الأيوبي وصاحب حماه ( والي حماة ) في النصر بموقعة حطين ، أما صلاح الدين فلا يخفى على أحد ، وأما ملكنا اليوم فهو الملك المظفر الذي لجرأته في الحرب ومعرفته بفنون القتال لقب بالذئب الأزرق ، إذ ماعرف الهزيمة قط .

إننا معشر الإخوة الكرام مع الحلقة الثامنة والسبعين من سلسلة الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ،ومع هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الملك مظفر الدين:

# رهي وأرضاه وأرضانا معه .

إخوة الإيمان: ولد الملك المظفر ( واسمه كوكبوري بن علي ) بقلعة الموصل سنة وي وي الإيمان ولده أميراً من أمراء التركمان يتصف بالقوة المفرطة والجرأة البالغة ، وكان من قواد آل زنكي ، فتح الفتوح الجليلة وولي أعالي العراق والجزيرة ، ولما كرر وقارب المئة تنازل عن حكم عدد من المناطق وأبقى لنفسه مدينة إربل قرب الموصل شمال العراق ، وحين توفي سنة ٥٩٣ ه تولى ابنه الملك المظفر هذا إربل وكان عمره أربع عشرة سنة .

لكن قائد جنده تعصَّب عليه بعد مدّة ، واعتقله وأقام أخاه يوسف مكانه ثم أخرج الملك المظفر من البلاد ، فإلى أين توجه ؟!

توجه إلى السلطان صلاح الدين جندياً مجاهداً في سبيل الله ، فحظي عنده و لشجاعته وحنكته الحربية زوجه أخته .وجعله يده اليمنى إذ شهد مع صلاح الدين مواقعه الجهادية ، وأبان فيها عن نجدة وقوة نفس وعزمة صادقة ، ولما تضعضع الجيش الإسلامي غداة معركة حطين وكاد ينكسر ويتمزق رأينا كيف ثبت الملك المظفر مع صاحب حماه والسلطان صلاح الدين ، ثبتوا في قطعة من الجيش وتلقوا

بصدورهم هجمة الإفرنج ثم ردّوها كما تتلقى صخور الشاطئ الموجه العاتية العالية ثم تردّها ، وعاد بذلك الجيش الإسلامي إلى مواقعه بالنصر الأبلج في موقعة حطين الذي لا تزال تتحدث حديثه العصور .

إذا بقدر الله يتجلى بموت أخيه يوسف ، فالتمس المظفر من صلاح الدين أن يعيد إليه إربل ، فدفعها إليه سنة ٥٨٦ه.

فكيف سار الملك بأهل إربل ، هل جمع المال من حلّه ومن حرامه وأرسلها إلى بنوك سويسرا ، هل كان متكبراً وقد دخلها بعد أن أُخرج منها ؟

إن درس الملك المظفّر درس لكل ملوك الأرض وحكام الدول ، إن سيرة الملك المظفر في السلم أعظم من سيرته في الحرب ، هناك النجدة والثبات والظفر ، وفي السلم العدل والإحسان والكرم ، وليس ذلك عجباً ولا نادراً في ذلك العصر ، فإن الناس على دين ملوكهم ، ومتى صلح الرأس صلحت الجوارح ، ومتى كان السلطان مثل صلاح الدين كان الأمراء مثل الملك المظفر .

إننا نسمع عن لينين وخرشوف وزعيم الإلحاد في العالم ماركس ، بأنهم كانوا ينادون بالعدالة الاجتماعية ، نعم نادوا بها ولكنهم كانوا يملكون كل شيء وشعوبهم تموت جوعاً ، يتنعمون بكل نفيسة وشعوبهم لا يجدون ما يسد رمقهم، كلهم كذابون على شعوبهم ، من أراد أن يعرف العدالة الاجتماعية على حقيقتها فليقرأ لأتباع سيدنا مُحمَّد على .

إخوتي في الله: مازلت أنقل لكم هذه الأنباء من شهود العيان الذين كانوا في عصر الملك المظفر ، فقد بلغت العدالة الاجتماعية عنده أوجها فلم يسمع عن ملك من الملوك صنع مثلما كان يصنع ، وقد ترجمه عدد من المؤرخين فلا أدري أكنت أقرأ سيرة ملك من الملوك أم رئيس جمعية خيرية ، فلم يكن في الدنيا شيء

أحبَّ إليه من الصدقة ، فاسمحوا لي . أيها السادة . أن أنتقل بحضراتكم من هنا إلى هناك ، إلى شمال العراق فرج الله عنها لأشهد معكم هذه المشاهد التي لم نسمع عنها إلا نادراً :

فقد بنى المدارس الشرعية وعين فيها فقهاء من الشافعية والحنفية، ونفقة الطلاب والمدرسين على حسابه الخاص. وبنى مشفى كبيراً وداراً للنساء الأرامل وداراً للصغار الأيتام، وداراً للعميان والمرضى أصحاب المرض المزمن، وداراً للملاقيط ووضع فيها مراضع، وكل مولود يلتقط يحمل إليهن فيرضعنه، وكان يقوم عليها بجولة تفتيشيه مرتين في الأسبوع يتفقدهم ويقدم لهم والكسوة والدنانير هذا على الصعيد العلمي والاجتماعي والصحي، أما على الصعيد اليومي فكان له في كل يوم قناطير مقنطرة من الجبز يفرقها على الفقراء والمساكين في عدة مواضع من البلد، وكانت له دار ضيافة للمسافرين والحجاج، كلما قدم إليها أحد نزل معززاً مكرماً (الضيف ضيف ضيافة للمسافرين والحجاج، كلما قدم إليها أحد نزل معززاً مكرماً (الضيف ضيف

وعلى صعيد الجهاد في سبيل الله: كان له أمناء يسيرون إلى بلاد الكفار يفتكُّون الأسرى المسلمين من أيديهم.

معاشر المسلمين: هذا غيض من فيض ، وكأنه شيء من الخيال لكنه حقيقي وواقعي ، والأدهش من هذا ، والوصف الذي يقصر عن الإحاطة به هو احتفاله بمولد سيدنا محملًا رسول الله على والاحتفال بالمولد يا سادة مشروع ومطلوب تعظيماً له فا الذي وصفه ربه عز وجل بقوله وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين وكيف لا يحتفى به وقد احتفى القرآن بولادة سيدنا موسى وسيدنا عيسى عليهما الصلاة والسلام وقد كان على يصوم يوم الاثنين والخميس فلما سئل كما في مدرسة الإمام مسلم . لماذا تصوم الاثنين ؟ قال: " ذلك يوم ولدت فيه " وكيف لا

يحتفل بيوم مولده وهو الرحمة المهداة التي قال عنها رب العزّة والجلال ﴿قُلْ بَفْضُلُ اللهُ وَبُرَحْمَتُهُ فَبُدُلُكُ فَلَيْفُرْحُوا ﴾

لقد ضرب الصحابة أيها الأخوة أروع الأمثلة باحتفالهم بسيد الخلق وحبيب الحق الله عبد الرحمن بن عوف يصرح التصريح التالي فيقول:

"كنا نتدارس سيرة رسول الله كما نتدراس القرآن " وكان الصحب الكرام يتداعون بعضهم إلى بعضهم ويقولون : ( تعالوا بنا نؤمن ساعة ) ، تعالوا يجلس بعضنا إلى بعض نتذكر ماكان عليه رسول الله الله الله الإيمان في قلوبنا "

إن الاحتفال بمولد خير البرية وهو بعد أسبوع من الآن يذكرنا كم نحن مبتعدون عن السنة النبوية الشريفة ، ويدعونا للاقتداء والانتصار لهذا النبي المختار.

إن هذه الأشعاريا سادة ((الأناشيد الدينية)) غير المصاحبة لآلات اللهو المحرمة والتي تمدح سيدنا رسول الله على هي من عين السنة النبوية، فكم وقف الشعراء أمام الحبيب الأعظم ينشدون المديح الشريف كسيدنا عبد الله بن رواحة وسيدنا حسان بن ثابت وسيدنا كعب بن زهير وغيرهم والنبي يسر بحم ويثيبهم على مديحهم، بل إن أهل المدينة كلهم استقبلوا القادم العظيم من مكة ومعه صاحبه الصديق يضربون بالدفوف وهم ينشدون:

طلع البدر علينا من ثنيات الوداع وجب الشكر علينا ما دعا لله داع وانطلقت ألسنة الجواري من بني النجار وهن ينشدن بحضور رسول الله على ويقلن: نحن جوار من بني النجار يا حبذا مُحَّد من جار

وارتجز الصحابة الكرام في أثناء بناء المسجد النبوي الشريف والنبي يسمعهم ويقرهم وهم يقولون :

لئن قعدنا والنبي يعمل فذاك منّا العمل المضلل

بل كان يحرّض سيدنا حسان بن ثابت على إنشاد الشعر الإسلامي ضد معسكر الشرك ويقول له: " اهجهم وروح القدس يؤيدك "

لكن يشترط في هذه الأناشيد. يا سادة . شرطان :

الأول: ألا يوصف رسول الله بالصفات التي تخرجه عن العبودية ، أي بالصفات التي هي من حق الله تعالى ، فقد أنشدت الجواري بين يديه مرة إنشاداً فإذا بمن يقلن: وفينا نبي يعلم ما في غد. فنهاهن عن هذا الكلام.

الشرط الثاني: ألا يصاحبها آلة لهو محرمة كما يفعل بعض الفساق من المنشدين في المفسديون والحفلات (عليه من الله ما يستحق)

بل هناك شرط ثالث: وهي ألا يكون فيها اختلاط بين الجنسين (الذكور والإناث) فإنه محرم (محرم سماعه ومحرم حضوره)

أيها الأحبة والصحب: إن الإنشاد الديني يحبه رسول الله ، يحبه ، يحبه على رغم أنف المعاند ، وهو القائل في مدرسة البخاري: "إن من الشعر لحِكَماً".

والدليل أيضاً أن سيدنا رسول الله على لما ألقى سيدنا كعب بن زهير قصيدته العصماء:

بانت سعاد فقلبي اليوم متبول متبول متيّم إثرها لم يفد مكبول وحين وصل إلى قوله:

إن الرسول لنور يستضاء به مهند من سيوف الله مسلول

وقف سيدنا العباس أمام النبي عندما رجع من غزوة تبوك وقال له: يا رسول الله إني أريد أن امتدحك فقال رسول الله: ((قل لا يفضض الله فاك)) فألقى العباس أمام النبي أبياتٍ من الشعر قال فيها:

إنك كنت في صلب آدم طيباً عندما خلقه الله تعالى وأدخله الجنة ثم نقلك الله من أصلاب الأنبياء إلى أرحام النساء الطيبات حتى وصلت إلى نوح فنجاه الله من الغرق لأجلك ، ثم انتقلت إلى إبراهيم فنجاه الله من الحرق لأجلك ، ثم نزلت في أصلاب الأطهار من قريش في البيت الحرام ، ومما قاله محتفلاً بيوم مولده الأغر مخاطباً أشرف خلق الله :

وأنت لما ولدت أشرقت الأر ض فضاءت بنورك الأفق فضنحن في ذلك الضياء وفي النور وسبلُ الرشاد يخترق

بالله عليكم أليس هذا احتفالاً بمولد النبي الأكرم ؟ وأمام من ؟ أمام النبي الأعظم ، هل اعترض عليه النبي ؟ لا ، بل سر سروراً كبيراً من عمه العباس وقال ، لا يفضض الله فاك .

إن الفرح بسيدنا رسول الله وتقديم الطعام في حبه قربة إثر قربه والنبي يقول (م) (من سنق في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة):

١. قال الصحابي الجليل ابن مسعود رضى الله تعالى عنه:

ما رآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن ، وما رآه المسلمون قبيحاً فهو عند الله قبيح "

### ٢ . قال الإمام السيوطي في كتابه الحاوي للفتاوى :

يستحب لنا إظهار الشكر بمولده ﷺ والاجتماع واطعام الطعام ونحو ذلك من وجوه القربات وإظهار المسرات .

### ٣ ـ قال العلامة ابن عابدين : " صاحب الحاشية الشهيرة :

فالاجتماع لسماع قصة صاحب المعجزات عليه أفضل الصلوات وأكمل التحيات من أعظم القربات لما يشتمل عليه من المعجزات وكثرة الصلوات .

# ٤ . قال الحافظ العلامة ابن حجر العسقلاني :

قال تعليقاً على حديث الصحيحين " فأنا أولى بموسى منكم فصامه وأمر بصيامه " فيستفاد منه فعل الشكر لله تعالى على ما من به في يوم معين في إسداء نعمة أو رفع نقمة ، ويعاد ذلك في نظير ذلك اليوم من كل سنة ، ثم قال : وأي نعمة أعظم من بروز هذا النبي في نبي الرحمة في ذلك اليوم وعلى هذا فينبغي أن يقتصر فيه على ما يفهم الشكر لله تعالى من التلاوة وإطعام وإنشاد شيء من المدائح النبوية المحركة للقلوب وإلى فعل الخير والعمل للآخرة .

- و قل بفضل الإمام الحافظ المفسر السيوطي رحمه الله تعالى في تفسير آية (قل بفضل الله ورحمته الله وبرحمته ..) ناقلاً عن ابن عباس رضي الله تعالى عنه " فضل الله العلم ورحمته على الله العلم ورحمته على الله العلم ورحمته على الله العلم ورحمته على الله العلم ورحمته الله ورحمته الله ورحمته الله العلم ورحمته الله ورحمته ورحمته ورحمته الله ورحمته ورحمته
- حن معاوية إلى : أن رسول الله و خرج على حلقة من أصحابه فقال: ما أجلسكم ؟ ، قالوا : جلسنا نذكر الله ونحمده على ما هدانا للإسلام ومن به علينا ، قال : الله ما أجلسكم إلا ذلك ، قالوا : الله ما أجلسنا إلا ذلك قال : أما إني لم أستحلفكم تهمة لكم ولكنه أتاني جبريل فأخبرني أن الله يباهي بكم الملائكة " ( رواه مسلم والترمذي والنسائي )

إن من يبدع المحتفلين بالمولد فإنه يبدع كبار علماء الحديث النبوي الشريف وهم أعلم بالبدعة من غيرهم

هؤلاء الخرّاصون يتهمون سيدنا ابن حجر العسقلاني شارح البخاري وأمير المؤمنين وابن كثير تلميذي ابن تيمية بالابتداع، إنهم يتهمون الحافظ السيوطي وقبله الإمام العراقي وابن حجر الهيثمي شيخ علماء مكة بأنهم مبتدعون لاسمح الله فهؤلاء جميعاً ألفّوا في المولد النبوي الشريف

إذا كان هؤلاء مبتدعين فنحن مبتدعون (خسئوا والله بل هم الذين مرقوا من الدين )

فكرر رعاك الله ذكر مجلًد ففي ذكره العيش المهنأ والأنس فكر رعاك الله ذكر حبيبه ونحن بذكر الهاشمي لنا عرس

فما رأيكم . أيها الإخوة . أن نحضر عرس سيدنا مُجَّد الله الذي يقيمه الملك المظفر ؟ والله ما هو بعرس فقط ، ولكنه مهرجان عظيم ، مهرجان المولد النبوي الأول ، أنقله لكم من شاهد عيان هو المؤرخ ابن خلكان صاحب وفيات الأعيان بعد أن تصلوا على سيد ولد عدنان الله .

يهيأ لهذا الاحتفال قبل شهر أو أكثر ، وتبنى له الغرف الخشبية المزينة بالستائر والأعلام والأضواء ، سرادقات أعجوبة ، أكثر من مئة غرفة ممتدة ويفعل مثل فعل الملك القواد ورجال الدولة .

ويتوافد الناس من كل مكان إلى أرض إربل حتى يصير مثل أرض المحشر ويعد كل خطيب أحلى خطبة ، وكل شاعر أحلى ما عنده في مديح النبي في ويأخذ الناس عطلة بمناسبة هذه الاحتفالات ، كل الناس يوقفون أعمالهم ويبدأ المهرجان ( الذي يعمله سنة في الثامن من شهر ربيع وسنة في الثاني عشر منه للخلاف الوارد في يقين يوم مولده في .

يبدأ المهرجان بسوق عدد هائل من الإبل والبقر والغنم يتقدّمها الأناشيد الدينية وقرع الدفوف وكأنها تزف على شرف الحبيب الأعظم لله عز وجل، فتذبح كلها ويعد لحمها للولائم التي لم يشهد مثلها أحد من الملوك بهذه المناسبة.

ويخرج الملك بعد صلاة العشاء وبين يديه الشموع العظيمة والمشاعل والناس حتى ينتهي إلى مكان الاحتفال ، وقد نصب له برج كبير يجلس عليه مع رؤساء دولته والعلماء والصوفية . ثم يمر العرض العسكري بين يديه للجيش بفرسانه و رجّالته وأعلام راياته وطبوله ، ثم يمر طلبة المدارس والمنشدون ويستقرون في مكان الاحتفال . ثم يقوم الخطباء والوعاظ يذكرون سيرة الحبيب الأعظم المربط من العلماء الصالحين (اسمه ابن دحية ) قد ألف رسالة في المولد النبوي الشريف فألقاها في الاحتفال سمّاها (التنوير في مولد السراج المنير) فكافأه الملك عليها فألقاها في الاحتفال سمّاها (التنوير في مولد السراج المنير) فكافأه الملك عليها الحلع والعطايا . ثم يبدأ الإنشاد ومديح النبي في ويقوم الذاكرون بالذكر ويكثرون من الصلاة والسلام على سيدنا رسول الله في ، وتكون أيام كلها محبة وتوقير وتعظيم لسيدنا ومولانا في .

فيا أمة الحبيب الأعظم: ها هو شهر المولد النبوي الشريف، وها هي نسمات هواه ومحبته ته علينا فمن هو الذي سيحتفل بهذا النبي الكريم محبة به علينا أن نظهر للغرب في هذا العام كم المسلمون يحبون نبيهم ورسولهم وكم يعظمونه، لا تدعوا وسيلة تظهر ذلك إلا فعلتموها لتكونوا كسيرة هذا الرجل الصالح الذي كان أعدل الملوك في الرعية، ومن نماذج الحكم الصالح وكان حقاً تلميذاً من تلاميذ سيدنا محمد في هذه المدرسة هنا وما أدراك ما هنا، هنا

مدرسة سيدنا مُحَد على الجالس فيها عليه أن يرفع التحية إلى النبي الأعظم وتحيتنا اليك يا سيدي:

# الصلاة والسلام عليك

# المصادر:

سير أعلام النبلاء ٣٣٤/٢٢. النجوم الزاهرة ٢٨٢/٦ شذرات الذهب ٢٤٣/٧ وفيات الأعيان لابن خكان ١١٣/٤ رجال من التاريخ للطنطاوي ٢٦٧ تاريخ المئة الأولى الهجرية للمؤلف

# ( ) ( )

# الإمام البوصيري

#### 2797.7·A

الحمد الله على النجم المبارك الذي هوى ، نورالعيون هو ، صاحب أعلى اللوا ماحاز من الجمال وما حوى ، من فنا الدنيا سرى ، سر الوجود المجتبى ، نعمة الباري النبي المصطفى .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له مثل النبي لم يخلق في كل الأكوان مطلقاً ، من قدره قد رقا .

وأشهد أن سيدنا مُحِدً عبده ورسوله سيد السادات مجلى نور الله في المرآه ، طاب الفرح بميلاد أطيب المخلوقات ، يامن إذا المكسور ناجاه جبر ، يا صادق الوعد الأبر ، أنت رجائى في المقر ، أنت النبي المنتظر في الشفاعة والمستقر .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا مُجَد وعلى آله وأصحابه سادات البشر، وسلم تسليماً كثيراً .

### أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام :

غن اليوم مع إمام وفارس ، ليس فارس قتال ولكنه فارس شعر ، إذا ذكر شعراء المديح النبوي فهو فارس هذه الحلبة بلا منازع ، إمام البلاغة والمديح ، أتى بآية من آيات الفن ، ووردة في جبين الأدب العربي ، ونظم قصائد فيها من الجمال والتصوير الأدبي ما جعلها غرراً في جبين الدهر ، ومن قصائده قصيدة ذاع صيتها وبقيت خالدة حتى اليوم ، قصيدة عريقة المقام راسخة القدم في مديح سيد البرية وصحابته وبيان فضل الشريعة الإسلامية السمحاء ، حاكى فيها قصائد جهابذة الشعراء في العصر الإسلامي كسيدنا حسان بن ثابت وكعب بن زهير ، ووقع إجماع الأدباء العلماء والأولياء على أن قصيدته أفضل مدائح الرسول العربي

ولمكانة هذه القصيدة صارت إنموذجاً للشعراء بعده ينسجون على منوالها ويحرصون على مجاراتها .

إننا مع صاحب قصيدة البردة في الشعر الإسلامي سيدنا الإمام العارف بالله الأديب البليغ والشاعر المجيد والصوفي المتحقق سيدنا شرف الدين مُحَّد بن سعيد ابن حماد البوصيري المصري .

ومع الحلقة التاسعة والسبعين من سلسلة الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لترضوا عن الإمام محمّد البوصيري :

إخوة الإيمان : ولد مولانا الإمام البوصيري سنة ٢٠٨ هـ في مدينة بوصير في مصر ، وأصله يعود إلى المغرب العربي ، وتلقته أيدي علماء عصره تثقفه وحبب الله الأدب والشعر خاصة وشيخه في الأدب والنحو واللغة سيدنا الإمام أبو حيان التوحيدي ، كما لزم الإمام الفتح بن سيد الناس من أكابر الأئمة والحفاظ والإمام المعز بن جماعة ، وما زال مكباً على الدراسة حتى اتسعت معارفه وأتقن العلوم بأسرها ، وبرع في صنوف الآداب فأجاد صناعته المنظوم والمنثور وبد أقرانه في فنون الشعر والبديع دروس المذهب الشافعي حتى برع فيه وصار يفتي به وقر به السلطان الظاهر بيبرس وولاه بعض الوظائف ثم اعتزل الوظائف كلها وانطلق إلى مدينة الاسكندرية حين سمع بسيدنا أبي العباس المرسي (أحمد بن عمر ) تلميذ سيدي أبي الحسن الشاذلي رحمه الله ورضي عنه ، فلازمه وانقطع على يديه إلى التصوف ، ومال إليه ودرس آداب الطريق وأسراره وحضر في مجالسه وأخذ عنه علوم الحقيقة ، وفشأت بينهما محبة ظهرت في شعره وبدت عليه إشارات الولاية ، وظهرت عليه بركة أهل التصوف حتى فاق أهل زمانه ، فلما توفي شيخه أبو العباس المرسي قام بتدريس العلم مكانه وترقى إلى درجة الإفتاء حتى لقب بلقب شيخ علماء بتدريس العلم مكانه وترقى إلى درجة الإفتاء حتى لقب بلقب شيخ علماء الاسكندرية .

ونام ليلة فرأى حصار عكار وفتحها ، ورأى في منامه أن السلطان الظاهر يهاجم عكا ويفتحها ، ويساعده على ذلك شاب أسمر دمشقي يرمي أبراج القلعة الخشبية التي صنعها العدو بالنار فتحرقها .

فما إن انتبه حتى أسرع إلى السلطان الظاهر وأخبره بهذه الرؤيا وكان السلطان يهتم لفتحها فاستبشر بالرؤيا وراح يبحث عن الشاب الدمشقي حتى عثر عليه

وكلفه بصناعة شيء صنع لأول مرة ألا وهو النابالم ، مادة تلتصق بالشيء فتحرقه ، وفعالاً حاصر السلطان عكا وهاجم القلاع الخشبية ورماها بالنابالم فاشتعلت واحترقت الأبراج واحدة تلو الأخرى وكبر المسلمون وازدادت خُظوة البوصيري عند الناس والسلطان .

إخوتي في الله : لما بلغ الإمام هذه المرتبة من الولاية امتحنه الله ببلاء شديد ألا وهو مرض الفالج ، فمكث الإمام في بيته وأحضر له السلطان الأطباء فأعياهم معالجته ، وهو صابر محتسب راضٍ بقضاء الله وقدره لأن ( أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل ) .

وبدأ ينظم قصيدة يستشفع بالنبي إلى الله تعالى أن يعافيه ، وكان كلما نظم أبيات يكررها بدأها بقوله :

أمن تذكر جيران بذي سلم مزجت دمعاً جرى من مقلة بفم

حتى أتمها مئة وستين بيتاً ، وفي ليلة قرأها كاملة وبكى ودعا وتوسل بالنبي في : يا أكرم الخلق مالي من ألوذ به سواك عند حلول الحادث العمم ولن يضيف رسول الله جاهك بي إذا الكريم تجلى باسم منتقم ما سامني الدهر يوماً واستجرت به إلا ونلت جواراً منه لم يضم

ويختم البوصيري قصيدته المدحية بالتوسل بجاه النبي ألا يخيب الله رجاءه أن يغفر له ولسائر المسلمين قائلاً:

يارب بالمصطفى بلغ مقاصدنا واغفر إلهي لكل المسلمين بما بجاه مَنْ بيته في طيبة حرم

واغفر لنا ما مضى يا واسع الكرم يتلوه في المسجد الأقصى وفي الحرم واسمه قسم من أعظم القسم

قصيدة نظمها بحب ملاً حنايا هذا الإمام وصدق بتوسله إلى الله تعالى وينام تلك الليلة فيرى سيدنا النبي في ، رأى نفسه يلقى القصيدة أمام السيد الأعظم ، وشاهد السرور قد اعترى الحبيب الأعظم ، ورآه يتمايل سروراً ، فلما وصل

البوصيري إلى قوله: ( فمبلغ العلم فيه أنه بشر ) وقف البوصيري وأرتج عليه فقال له سيدنا رسول الله على : قل ( وأنه خير خلق الله كلهم )

وقام سيدنا رسول الله على يمسح على وجهه بيده المباركة وألقى عليه بردته ، فانتبه الإمام البوصيري من نومه فرأى نفسه وقد عافاه الله تعالى وقام يمشي على رجليه ، فسماها بالبرأة لأنه برئ بها من علته وزاد بها وزاد عليها :

كم أبرأت وصباً باللمس راحته وأطلقت أرباً من ربقة اللمم

أيها الأحبة والصحب: خرج الإمام من بيته فجراً فصار الناس يهنئونه بشفائه فلقيه بعض الأولياء فاستوقفه وهنأه وقال له: أريد أن تعطيني القصيدة التي مدحت بحا رسول الله فقال: أيها. قال: أمن تذكر جيران بذي سلم والله لقد سمعتها البارحة وهي تنشد بين يدي رسول الله في ورأيت رسول الله يتمايل وأعجبته وألقى على من أنشدها بردة. فقال: أنا هو الذي ألقيت عليه البردة.

وصار الإمام البوصيري كثير الاجتماع بسيدنا النبي الله المنام واليقظة وكانت رائحة الإمام البوصيري لاجتماعه بالنبي الكريم تصدر عنه رائحة طيبة مسكية يشمها الكبير والصغير .

وتسامع الناس بالقصيدة وصارت تتلى في كل فرح ومولد ويستشفى بها من الأمراض وكم شفى الله بسببها أناساً كان اليأس قد بلغ من شفائهم ، وتابع الإمام البوصيري مديحه للحبيب الأعظم منظم قصيدة على حرف الهمزة تدعى الهمزية بدأها بقوله :

يا سماءً ما طاولتها سماء لل سنا منك دونها وسناء

كيف ترقى رقيك الأنبياء لم يساووك في عسلاك وقدحا ويستبد به حب سيدنا رسول الله الذي كان أساس قصائده كلها فيخاطب رسول الله على :

هو الحبيب الذي ترجى شفاعته فاق النبيين في خلق وفي خلق فإن فضل رسول الله ليس له فانسب إلى ذاته ما شئت من شرف

لكل هول من الأهوال مقتحم ولم يدانون في علم ولا كرم حد فيعرب عنه ناطق بفم وانسب إلى قدره ما شئت من عظم

### معشر الإخوة:

أستطيع أن أقول: إن حبَّ النبي الأعظم ملأ علياء سماء حياته وكان مخلصاً في نظم قصائده فإذا بها كالهشيم واشتهرت في العالمين الإسلامي والغربي حتى ترجمت إلى عدد من اللغات.

وقام السلطان عبد الحميد فأمر بخطها على القباب الداخلية للحرم النبوي الشريف وقد شاهدتما بنفسي قبل أن تقوم الحركة الوهابية بطمس معالمها وانظروا إلى رؤوس هذه الشبابيك لتروا أبيات البوصيري تزين هذه الشبابيك بالزخرفة والسراميك.

وعارضها الشعراء في كل عصر وجبل منهم أمير الشعراء أحمد شوقى .

لكن كل المعارضين لقصيدته ماتوا هم وقصائدهم وبقيت قصيدة البوصيري واسمه حياً حياة أبدية لشيء واحد فقط وهو حبه الصادق لسيدنا مُحَّد على بقي حبيبه في حياته وعند انتقاله إلى الدار الآخرة سنة ٢٩٦ هـ وعاش فقيراً ومات فقيراً وحشره الله في زمرة المساكين تحت لواء سيد المرسلين تذكروا أنه ختم قصيدته بقوله:

وهذه بردة المختار قد ختمت أبياتها قد أتت ستين مع مئة أبياتها قد أتت ستين مع مئة أبياتها قد أتت ستين مع مئة مولاي صلّ وسلم دائماً أبداً

والحمد لله في بدء وفي ختم في بدء وفي ختم في بدع الكرم المن بها مرضانا فإن ياواسع الكرم ارحم بها موتانا يا واسع الكرم على حبيبك خير الخلق كلهم

# الإ<sub>م</sub>ام ابن عطاء الله السكندري

ت ۷۰۹ ه

الحمد الله الذي فجر ينابيع الحكمة من قلوب الصادقين فجرت وفتح لها أسماع المحبين والراغبين فسرت ، ونور بها بصائر المتوجهين والطالبين فأبصرت .

أحمده حمد معترف بمنته في حمده ، وأشكره شكر عارف بإحسانه ورفده ، وأستغفره من كل ذنب في هزل العمل وجده ، وأستعينه استعانة من علم أن كل شيء من عنده .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له من وقف ببابه الكريم أنجح وملك، ومن استند لجنابه العظيم أفلح وسلك ،من حاد عن منهجه القويم خسر وهلك ،

وأشهد أن سيدنا مجلّداً عبده ورسوله المصطفى المختار والخيار من الخيار المختص بجميل المآثر وجليل المفاخر وعظيم الذخائر ، المنعوت بفاخر المحامل وكامل المقاصد وظاهر العوائد أرفع خليقته وأنفع بريته وأجمل ذوي طريقته يا رسول الله وراءك نمضى:

وراءك يا رسول الله نمضي ويتبع صفنا للمجد صفّ على رغم المعاند والمعادي لواء مُجَّد أبداً يرفّ

اللهم صل وسلم على سيدنا مجدً نبيه الكريم وعبده ، وعلى آله وأصحابه وذريته وكافة أهل وداده ، صلاة تؤدي بها ما وجب من تعظيم قدره ومجده وأسلم عليه وعليهم تسليماً كثيرا

### أما بعد : فيا معشر الإخوة الكرام :

أحب دوماً أن أعرفكم على أعلام الشخصيات الإسلامية ، لأن أبطال الأمة \_ ولله الحمل لا يعدون ولا يحصون ، ولكننا نزور كل أسبوع الأعلام منهم والمميزين الذين تركوا بصمات في التاريخ لا ينكرها إلا كل أعمى قلب وبصيرة.

ونحن اليوم مع رجل من هؤلاء الأعلام هو واحد من شيوخ خمسة كانوا في عصر واحد أجمعوا على الاقتداء بمم لأنهم جمعوا بين علم الظاهر والباطن ، جمع بين رئاسة علماء الحقيقة .

نحن اليوم مع تاج الدين وترجمان العارفين ، مالكي المذهب الاسكندري داراً ، القاهري مزاراً ، يعد أبرز ممثلي التصوف الشرعي المصري في القرن السابع الهجري ، بل أعجوبة زمانه في التصوف عجن ذاته بقواعد التصوف والزهد ، هو أحد أفراد سلسلة الذهب في التصوف وإمام في التفسير والحديث والأصول ، متبحر في الفقه، كم من تائب على يديه تاب ، وتغيرت أحواله السيئة وأصلح وأناب ، وكم من غافل تيقظ، وجاهل به تبصر ، جعل منذ نشأته الإخلاص رائده ، والصدق والاستقامة منهجه ، فبوّاه الله مكانة علمية مرموقة ، وجعله نبراساً يقتدى به.

إننا مع الشيخ القدوة شيخ الطريقتين وإمام الفريقين العارف بالله تاج الدين أبو الفضل أحمد بن محبَّد بن عطاء الله السكندري صاحب الحكم المشهورة ، ومع الحلقة السادسة والثمانين من سلسلة الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا عن الإمام ابن عطاء الله السكندري

# ره وأرضاه وأرضانا معه

إخوة الإيمان: ولد إمامنا ونشأ في الإسكندرية في النصف الثاني من القرن السابع الهجري، نشأ طالباً فذاً للعلوم الشرعية من تفسير وحديث وفقه وأصول والعلوم العربية، وكان في أثناء دراسته يقابل الصوفية فينكر عليهم إنكاراً شديداً ويتعصب لعلوم الفقهاء، وربما قال في الصوفية قولاً عظيما، ثم جذبته العناية بعد أن صار إماماً من أئمة الإسلام ومدرساً في الجامع الأزهر، سمع عن سيدنا المرسي أبي العباس (أحمد بن عمر، ت ٦٨٦هـ) علامة زمانه في العلوم الإسلامية وخليفة سيدنا أبي الحسن الشاذلي (ت ٢٥٦هـ)، قطب من أقطاب عصره، قال عنه سيدنا أبو الحسن الشاذلي: "إنه أعلم بطرق السماء منه بطرق الأرض، منذ عصرف الله لم يحجب عنه "وكان سيدنا أبو العباس في نفسه يقول: " لو احتجبت من رسول الله ساعة ما عددت نفسي من جملة المؤمنين "أتدرون لذه كان يصلى على النبي كل يوم خمسين ألف مرة

سمع بهذا الإمام ابن عطاء الله فقال لنفسه: أريد أن أنظر هذا الرجل ، فصاحب الحق له إمارات لا يخفى شأنه ، فأتى مجلسه فوجده يتكلم في درجات السالكين إلى الله تعالى ، سمعه يقول:

الأولى في درجات السالكين إلى الله تعالى : الإسلام : وهو درجة الانقياد والطاعة والقيام بمراسيم الشريعة .

وثانيها : الإيمان : وهو مقام حقيقة الشرع بمعرفة لوازم العبودية .

وثالثها: الإحسان: وهو مقام شهود الحق تعالى في القلب.

وإن شئت قلت : الأولى عبادة . والثانية عبودية والثالثة : عبودة

وإن شئت قلت : الأولى شريعة . والثانية : حقيقة . والثالثة : تحقيق .

فما زال يقول : وإن شئت قلت ، وإن شئت قلت .. حتى بمر عقل ابن عطاء الله وسلب قلبه .

وهنا أدرك ابن عطاء الله أن الإمام أبا العباس المرسي إنما يغترف من فيض بحر إلهي ومدد رباني فأذهب الله ماكان عنده ، وعاد إلى بيته وتفكر ليلته بالكلام الذي سمعه ، كلمات لمست شغاف قلبه ، لم يكن يدري هذه المعارف ، فأراد أن يستزيد منها ، فما أصبح الفجر حتى أسرع إلى المسجد ، فتلقاه الإمام أبو العباس ببشاشة وإقبال ، وخجل ابن عطاء الله من عداوته السابقة واستصغر نفسه أن يكون أهلاً لذلك الاستقبال ، فكانت أول كلماته أن قال :

ـ يا سيدي ... أنا ... والله ... أحبك .

فقال سيدنا أبو العباس: أحبك الله كما أحببتني.

إخوتي في الله : جلس ابن عطاء الله إلى الإمام وهو يدرّس بعد الفجر بكل انتباه وتيقظ ، سمعه هذه المرة يقول :

أحوال العبد أربع لا خامس له: النعمة والبلية والطاعة والمعصية ، فإن كنت في النعمة فمقتضى الحق منك: الشكر ﴿ واشكروا لي ولا تكفرون ﴾

وإن كنت بالبلية فمقتضى الحق منك: الصبر ﴿ فصبر جميل ﴾ وإن كنت بالطاعة فمقتضى الحق منك: شهود منته عليك ﴿ وما بكم من نعمة فمن الله ﴾ وإن كنت بالمعصية فمقتضى الحق منك: وجود الاستغفار ﴿ واستغفروا الله ﴾

قام ابن عطاء الله من مقام شيخه وكأنما كانت الهموم والأحزان ثوباً نزعه عنه، ثم صار يكرر زيارته إليه ، لقيه بعد ذلك فسأله : . كيف حالك ؟

فقال : أفتش عن الهم فلا أجده .

وهنا قال سيدنا أبو العباس: عرفت فالزم. فو الله لئن لزمت لتكونن مفتياً في المذهبين ( الشريعة والحقيقة ) وقال لمن حوله: . والله لا يموت هذا الشاب حتى يكون داعياً يدعو إلى الله تعالى (فراسة صادقة ) .

معاشر المسلمين: ولزم ابن عطاء الله أستاذه اثنتي عشرة سنة حتى مات، وصدقت فراسة شيخه به، إذ صار من بعده شيخ الطريقة الشاذلية، وجند قلمه للدعوة إلى طريق الله، وكتب درراً صارت أنجماً ومعالم تحدي طريق السائرين إلى الله، وكتابه الحكم مجموعة من الأدب العالي الرفيع والفكر الصوفي لمعراج الروح تضع ابن عطاء الله في صحاف أعلام الأدب الفصيح البليغ ومن عيون النثر الصوفي ، كما يعد كتابه الآخر المناجاة العطائية من روائع الأدب الصوفي ، ظهرت فيها شخصيته كمرب ومعلم يتوجه بإرشاداته للمريدين والطالبين ، فاسمحوا لي . أيها الإخوة . أن أنتقل بكم إلى هناك إلى الجامع الأزهر في مصر يوم أن كان أزهر، هناك حيث يجلس الإمام على كرسيه والناس حوله يستمعون إليه بشغف قَلَّ نظيره ، تعالوا لأسمع معكم درراً وحكما لم ينطق بمثلها أحد من قبل من الأولياء ، اسمعوه وهو يقول :

" أصل كل معصية وغفلة وشهوة ، الرضا عن النفس ، وأصل كل طاعة ويقظة وعفّة عدم الرضا عن النفس ، وإذا التبس عليك أمران فانظر أثقلهما على النفس فاتبعه فإنه لا يثقل عليها إلا ماكان حقا "

<sup>&</sup>quot; مطلب العارفين في الله الصدق في العبودية والقيام بحقوق الربوبية "

<sup>&</sup>quot; بالشكر والذكر والدعاء يصل العبد إلى الله تعالى "

<sup>&</sup>quot; نعمتان ما خرج موجود عنهما ، ولا بد لكل مكوَّن منهما : نعمة الإيجاد ونعمة الإمداد .

<sup>&</sup>quot; متى أطلق لسانك بالطلب فاعلم أنه يريد أن يعطيك "

و" لا يكن تأخر أمد العطاء مع الإلحاح بالدعاء موجباً ليأسك ، فهو قد ضمن لك الإجابة فيما يختاره لك لا فيما تختاره لنفسك وفي الوقت الذي يريد لا في الوقت الذي تريد " .

أيها الأحبة والصحب: وما زال الإمام يعظ ويذكر ويتكلم في علوم الشريعة وعلوم الخقيقة: توحيد، فقه تصوف، وتنبيه على الآفات المهلكة: كالكبر والعُجْب والرياء، وذكر الأدوية النافعة في ذلك حتى صار عدد الحكم / ٢٦٤ / حكمة.

وما زال يرقي مريديه بهذه المعارف والعلوم حتى وصلوا إلى دقائق التوحيد ومدارج السالكين . وكان تلامذته يقولون :

- كنا ندخل على الإمام وفي نفوسنا أسئلةٌ نريد أن يجيبنا عليها ، فإذا به في الدرس يجيبنا عن هذه الأسئلة بعينها فيقول:

لو سأل سائل كذا كانت الإجابة عنه كذا ..

إن أستاذاً هذا شأنه كيف تريدون لتلامذته أن يكونوا ، نعم ، صار تلامذته أئمة الدنيا عرفنا منهم الإمام تقى الدين السبكى قاضى القضاة .

وحين ألَّف ابن تيمية رسالته في العقيدة الحموية والواسطية ثار عليه العلماء وعلى رأسهم ابن عطاء الله السكندري ، لأنه تحدث فيهما على تحسيم الله تعالى وقال فيهما : إن اليد والقدم والساق والوجه صفات حقيقية لله تعالى ، وأنه مستو على العرش بذاته ... وتكلم عن الصحابة الكرام فقال عن سيدنا علي إنه حاول الخلافة مراراً فلم ينلها وأنه قاتل للرئاسة لا للديانة ، و أنه أسلم صبياً والصبي لا يصح إسلامه على قول ، كما تكلم عن بعض الصحابة ، وأنكر التوسل بالنبي وذكر طامات أخرى... مما حدا بالعلماء أن يثوروا عليه ، وممن ثار عليه ابن عطاء الله والتقي السبكي واستعدوا عليه السلطان ، فخيره بين الإقامة بدمشق أو القاهرة بشروط أو الحبس ، فاختار ابن تيمية الحبس فحبس نحو أربع سنين حتى خمد ذكره بين معارضيه .

معاشر المسلمين: كانت حياة ابن عطاء الله رضي الله تعالى بالكلام البليغ والدعوة إلى الله تعالى بالحكمة والموعظة الحسنة حتى توفاه الله في القاهرة سنة / ٧٠٩ هـ / وخرجت مصر في جنازته، وخرج الصوفية العلماء والمريدون خلف شيخهم وسيدهم وصار شعارهم من بعد:

ما لذّة العيش إلا صحبة الفقرا هم السلاطين والسادات والأمرا

# المصادر:

البدر الطالع ١٠٧/١ النجوم الزاهرة ٢٨٠/٨ شجرة النور الزكية ٢٩٢/١ الموسوعة الصوفية ٢٩٥ الطبقات الكبرى للشعراني ٢٠/٢ جامع كرامات الأولياء ٢٠/٥ طبقات الشافعية للسبكي ٢٣/٩ حسن المحاضرة للسيوطي ٢٩/١ شذرات الذهب ٣٦/٨ الأعلام للزركلي ( ۲۱٦ )

# الإمام عبد الله اليافهي

(197.194)

الحمد لله الذي أحيا بالعلماء الأولياء هذا الدين ، ونفع بحم المريدين ، وفقهم لصالح الأعمال ، وحفظهم في الأقوال والأفعال ، وصفى لهم الأحوال ، وقلوبهم بذكره أحيا ، ومن الأرجاس والأكدار طهر وجلا ، ونشر لهم أعلام ولايته ، وكلاهم بحسن كلاءته، وصرّفهم في المملكة وولى ، وشوّقهم إلى النظر لوجهه الكريم ، فزهدوا في الدنيا والآخرة ، فهم الناطقون بالحق عن الحقيقة ، والمرشدون إلى سلوك الطريقة :

ملوك على التحقيق ليس لغيرهم من الملك إلا اسمه وعقابه أولئك أهل للولاية نالهم من الله فيها فضله وثوابه

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، كشف لأوليائه السرّ المكنون ، وفتح لهم العلم المصون ، شربت أرواحهم راح محبته في حضرة القدس ، فسكرت عند مشاهدة الجمال على بساط الإنس ، فهم الأصفياء المحبوبون والجلساء المقربون :

فأجسامهم في الأرض قتلى بحبه وأرواحهم في الحجب نحو العلى تسري وأشهد أن سيدنا مُحِدًا عبده ورسوله سيد الأصفياء ، وأمير الأنبياء ، وخير من مشى تحت أديم السماء ، مَنْ أكثر من الصلاة عليه صار من الأولياء .

اللهم صل وسلم وبارك وعظم على سيدنا مُحَدّ وعلى آل سيدنا مُحَدّ وعلى أواجه أمهات المؤمنين ، وأنزلهم في مقعد صدق عندك

يا مليكنا المقتدر وفي رحمتك يا أرحم الراحمين ، وعجّل فرجنا بحقهم وحق من جعلته رحمة للعالمين ، وسلم تسليماً كثيرا .

### أما بعد فيا معشر الإخوة الكرام:

لماذا كان أفضل العلماء هم العارفين بالله ؟ ولماذا علماء الحقيقة أفضل من علماء الشريعة ؟

سؤالان أسألهما اليوم لأجيب عنهما بعونه تعالى من خلال شخصيتنا اليوم .

العلماء . يا إخوتي وأحبتي إنما يشرفون على قدر شرف علومهم ، وشرف العلوم إنما على قدر شرف متعلقاتها ، فعلوم المعارف المتعلقة بالله تعالى أشرف العلوم ، وأصحابها أشرف العلماء ، وبعدها علم الفقه لتعلقه بأحكام الله تعالى وشرعه الذي تعبّد به عباده .

وجميع العلوم وسيلة إلى هذين العلمين المشتملين على معرفة الله تعالى ومعرفة عبادته ، لأن الخلق إنما خلقوا لمعرفة الله وعبادته ، كما قال عز وجل وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون . ثم العابد مفتقر إلى معرفة المعبود ومعرفة كيف يعبده هذا أولاً ، وثانياً أشرف العلوم لا تنال بالكسب وإنما تنال بالوهب ، فالعلوم الوهبية أو اللدنية أفضل العلوم ، وأصحابها أفضل العلماء ، والدليل على ذلك من أوجه :

الأول : من المعقول: أن المعارف والعلوم اللدنية يَخُصّ الله بَمَا الولي والصدّيق ، والعلوم الظاهرة ينالها الصالح والزنديق .

الوجه الثاني : من كتاب الله تعالى الذي قال عن سيدنا الخضر ﴿وعلَّمناه من لدنا علما ﴾

الوجمه الثالث: فضَّلَ رسول الله ﷺ سيدنا أويساً القربي على طبقة التابعين لشغله وولهه بمحبة الله تعالى .

لذا. أيها المحتفلون كل جمعة بواحد من هؤلاء الأفذاذ ، لهذا علماء الحقيقة أفضل من علماء الشريعة ، أتعرفون لماذا ؟

لأن علماء الحقيقة علماء بالشريعة وزيادة علماء بالحقيقة ، الحقيقة نهاية عزائم الشريعة ، الحقيقة مشاهدة أسرار الربوبية للعلماء بالله الذين كُشِفَ لهم الغطاء فشاهدوا الجمال الأسنى ، وسكروا بمحبة المولى وهاموا بأسمائه الحسنى وهم يرددون :

يا عين سحّي أبدا يا نفس موتي كمدا ولا تحبي أحدا إلا الجليل الصمدا

واليوم أعرفكم بضيف من هؤلاء ، شيخ الطريقتين وإمام الفريقين ، منقطع القرين في الزهد ، شدَّ الرحال إلى المساجد الثلاثة لطلب العلم ، نزيل الحرمين الشريفين ، نطقه الشعر ، وقوله السجع ، أثبت بما لا يدع مجالاً للشك أن سيدنا الخضر حي ، وألّف في حياته كتابه : نشر الروض العطر في حياة سيدنا أبي العباس الخضر ، وكان يقول ويردد : إن لم تقولوا أن الخضر حي غضبت عليكم .

نحن اليوم مع عالم الحجاز اليمني المكي ، الذي قيل فيه وهو بعد حي : الحمد لله الذي افتتح المذهب بالإمام الشافعي واختتمه بالإمام اليافعي

استقبلوا ضيفكم الإمام سيدنا عبد الله بن أسعد اليافعي .

ومع الحلقة الثانية والتسعين من سلسلة الشخصيات الإسلامية من جامع الدرويشية ، ومع بداية هذه الحلقة أدعوكم جميعاً لتترضوا على الإمام عبد الله اليافعي:

# ره وأرضاه وأرضانا معه

إخوة الإيمان: شاء الله تعالى أن يعطر الكون في نهاية القرن السابع الهجري، وفي عدن اليمن حيث ولد سيدنا عبد الله اليافعي، ولد كما يولد الأولياء يستنشقون عبير الإيمان، فعزفت نفسه عما يشتغل به الأطفال من اللعب، ولما رأى والده عطر

التقوى ينشر عبقه على سفوح بلده ، أرسله إلى عدن وفقيهها الإمام الحرازي (أحمد بن على ) وعلامتها الشيخ البصّال ( مُحَّد بن أحمد ) .

(وما اتخذ الله من ولي جاهل ولو شاء أن يتخذه لعلمه)، ولم يشتغل بشيء غير القرآن والعلم حتى برع فيه ، وحفظ السيد الإمام المتون في الفقه والنحو ، وقيض الله له عالماً ولياً هو الشيخ علي الطواشي ، فلازمه في التربية والسلوك ، ورقّاه حتى صار له طبعاً وديدناً ، لكنه صار يتردد : هل ينقطع للعلم أو للعبادة والذكر ، واهتم لذلك ففتح أحد كتبه يوماً لينظر فيه على مقصد التبرك والتفاؤل فوجد فيه ورقة لم يكن رآها قبل ، وإذا مكتوب عليها هذه الأبيات :

وَكِلِ الأملورَ إلى القضا ولربما ضاق الفضا لك في عواقبه الرضا تنسى بما ما قد مضى ء فلا تكن متعرضا كىن عىن همومك معرضا فلربما اتسىع المضيق ولىرب أمرر متعب وأبشر بعاجل فرْجة الله يفعل مايشا

إخوتي في الله : هدأت نفس الإمام وسكن ما عنده من الهم ثم شرح الله صدره أن يلازم العلم الشريف فاستأذن أشياخه للسفر إلى بيت الله الحرام ،فسكنها عشر سنين ، يشتغل فيها بالعلم ، ويتجرد للعبادة والذكر ، ثم توجه إلى طيبة الحبيب الأعظم في وقال : لا أدخل المدينة حتى يأذن لي رسول الله في فوقف على باب المدينة أربعة عشر يوماً يصلى على النبي في وناداه قائلاً :

ألا يا رسول الله يا أكرم الورى وَمَـنْ كَفُّـه سَـيْحون منهـا وَجَـيْمحُن مدحتك أرجـو منـك مـا أنـت أهلـه يا خير ممدوح أثب شر مادح

وَمَـنْ جـوده خـير النـوالَ ينْبــلُ ودجلــة تجــري والفــرات ونيــل وأنـت الـذي في المكرمـات أصـيل عطا مانح منه الجزاء جزيل

فرأى رسول الله في المنام فقال له:

- يا عبد الله أنا في المدينة نبيك ، وفي الآخرة شفيعك ، وفي الجنة رفيقك . واعلم أن في اليمن عشرة أنفس من زارهم فقد زارين ومن جفاهم فقد جفايي فسأله : من هم يا رسول الله ، فعددهم له ، وعدَّ منهم شيخه علياً الطواشي . ثم استأذنه بالدخول إلى المدينة فقال له : ادخل إنك من الآمنين . ثم زار الحبيب الأعظم وكانت ساعة من ساعات الزمن المرضية عند أعتاب سيد الكائنات .

وأعظم ما يكون الشوق يوماً إذا دنت الخيام من الخيام

حدَّث الإمام قاضي القضاة مجد الدين الشيرازي فقال: رأيت في المنام وكان معي أجزاء من كتب الحديث، وأنا أفكر في نفسي فيمن أذهب للسماع عليه، وكان إذ ذاك بمكة من الشيوخ المسندين جماعة معظمون مقدّمون في أكثر النفوس على الإمام اليافعي، فسمعت صوتاً من جميع جهاتي وهو يقول: ليس عند الله أعظم قدراً من اليافعي فقلت في نفسى: لعل المراد أعظم قدراً في أهل مكة.

فسمعت القائل يقول: ولا في الشام ولا في مصر فمضيت أسير وقلت: هذه رؤيا منام ولا بد لها من تعبيرها، فما سرت خطوات حتى رأيت شخصاً واقفاً على طريقي غلب على ظني أنه سيدنا إبراهيم الخليل فسلمت عليه وذكرت له رؤياي فقال: تعبيرها أن اليافعي يشتهر حتى يصير مثل الشمس ثم يموت.

وهناك بجوار الحبيب الأعظم ينظم قصائده العلمية ، فإن لإمامنا قصائد في العلوم الشرعية منها ثلاث قصائد نظم بها المسائل المعتمدة في عقيدة أهل السنة والجماعة ، ومنها قصيدة جمع فيها عشرين علماً من العلوم، لم يأت قبله أحد بمثل ما أتى به

أستطيع أن أقول . أيها السادة . أن من ألزم نفسه آداب السنة نوّر الله

قلبه بنور المعرفة ، ولا مقام أشرف من مقام متابعة الحبيب الأعظم في أوامره وأفعاله وأخلاقه ، خذوا هذا الدرس اليوم واكتبوه بحروف من نور على قلوبكم : من

أمَّر السُّنَّةَ على نفسه قولاً وفعالاً نطق بالحكمة ،والدليل :قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ تَطْيِعُوهُ تَعْدُوا ﴾ يا سعد من صلى عليه .

معاشر المسلمين: بقي الإمام يتردد على الحرمين الشريفين مع زيارته للشام وبيت المقدس وسيدنا الخليل إبراهيم، لينهل من علوم أولياء أهل زمانه، ويحج كل عام لاتفته حَجة ،ويصرف أوقاته في وجوه البر، مرتفعاً على أبناء الدنيا، زاهداً فيها، يربي المريدين ويدافع عن عقيدة الأشاعرة الكرام، ويذم أعداءهم حتى اشتهر صيته في التصوف وأصول الدين، وعار علينا أن يزورنا هذا الإمام الرباني ولا نستمع لدرسه، فتعالوا بنا نحضر ولو درساً واحداً نغدي به أرواحنا وقلوبنا وعقولنا من واحد من أفذاذ الأمة الكرام:

نِجَابٌ فتيةٌ غُرٌ كرامٌ من العلياء في أعلى مكان بحارُ العلم أوتادٌ لأرض ملوك الخلق أقمار الزمان

اسمعوه واستبشروا بالخير فإن الدرس في مقام الرجاء يقول:

إنّ الله تعالى يقول ﴿ لا تقنطوا من رحمة الله ﴾ ويقول سبحانه ﴿ ورحمتي وسعت كل شيء ﴾ وقال رسول الله ﷺ " لما خلق الله كتب في كتاب فهو عنده فوق العرش إن رحمتي تغلب غضبي "وفي رواية " غلبت غضبي " وفي رواية سبقت غضبي " رواه البخاري ومسلم ، "وقال رسول الله ﷺ حاكياً عن قول الله عز وجل " وعزتي وجلالي وكبريائي وعظمتي لأخرجن منها من قال : لا إله إلا الله "رواه البخاري ، وقال ﷺ "يخرج من النار من كان في قلبه مثقال ذرة من الإيمان " رواه البخاري وقال حديث حسن صحيح وقال ﷺ : " لله أرحم بعبده المؤمن من هذه بولدها " رواه البخاري ومسلم

وأما حقيقة الرجاء فقال بعضهم: تعلق القلب بمحبوب سيحصل في المستقبل، وتكلم الشيوخ في الرجاء فقالوا: الرجاء حسن الطاعة. وقيل: قرب القلب من ملاطفة الرب ".

ثم أخذ الإمام في حكايات الصالحين عن الرجاء: وقد حكي عن إبراهيم بن أدهم فقال: كنت أنتظر مدة من الزمان أن يخلو المطاف بمكة لي ، حتى إذا كانت ليلة ظلماء شديدة المطر فخلا المطاف فدخلت ورحت أدعو: اللهم اعصمني واحفظني عن المعصية ،فسمعت هاتفاً يقول: يابن أدهم أنت تسألني العصمة وكل الناس يسألون العصمة فإذا عصمتكم فلمن أرحم وعلى من أتكرم ؟

وراح يتابع حكايات الصالحين ثم أيد كلامه بالشعر وذكر قول الإمام الشافعي

رالله رطني عن

جعلت الرجا مني لعفوك سلما بعفوك ربي كان عفوك عظما ترل تجود وتعفو منة تكرما

ولما قسا قلبي وضاقت مذاهبي تعاظمني ذنبي فلما قرنته فمازلت ذا عفو عن الذنب لم

وقام فتى من الحاضرين يسأل الإمام أنه لا يحفظ دروسه كما ينبغي وطلب منه شيئاً يعينه على الحفظ فقال له الإمام: عليك بأوائل (سورة البقرة ألم ... المفلحون) فإنحا تزيد في الحفظ وتقوي النفس وتثبت العلم في القلب وتعين على المعرفة . ( ٢٧ الدر النظيم في خواص القرآن العظيم )

وقام آخر فقال له: يا إمام قد قُدر علي رزقي فهل من ذكر أقوله؟ فقال الإمام: أكثر من ذكر اسم: (الكريم الوهاب ذو الطول) لا يستديم على ذكره من قُدر عليه رزقه ومستّه حاجة إلا يسّر الله عليه رزقه، والاسم (الباسط) إذا ذكر وحمل أثر سعة الرزق وتفريج الكرب وراح الناس كل منهم يسأله كيف يقضي الله له حاجة

وتكاثر عليه الناس فقال لهم: من كان له حاجة مهمة فليكتب في رقعة: ( بسم الله الرحمن الرحيم .من عبده الذليل إلى ربه الجليل ربي ﴿إِنِي مسني الضر وأنت أرحم الراحمين ﴾ (الأنبياء ٨٣ )ثم يرميها في نفر جار ويقول: إلهي بسيدنا مُحَد وآله الطيبين اقض حاجتي ( ويذكرها ).

وهكذا ملأ القرآن حياة الإمام يصف الدواء من القرآن وأسماء الله الحسني ، بل ألف كتاباً في ذلك سمّاه الدر النظيم في خواص القرآن العظيم .

أيها الأحبة والصحب: قال العارفون بالله في عصر الإمام: لم يمت الإمام عبد الله الله اليافعي حتى نال القطبية وشهد له أهل الأبطح بمكة أنه فضيل مكة وفاضلها وعالمها، ولقد توفاه الله بمكة سنة ٧٦٨ هـ ودفن بجوار العارف الرباني الفضيل بن عياض رحمهما الله تعالى .

وبيعت حوائجه المتواضعة بأغلى الأثمان للتبرك بها هنا وهناك ، وما أدراك ما هنا، هنا مدرسة سيدنا مُحَد على النبي :

### الصلاة والسلام عليك يا سيدي يا رسول الله

#### المصادر:

- ١ ـ طبقات الصوفية للمناوي ٣٥/٣
- ٢ . جامع كرامات الأولياء ٢٥٠/٢
  - ٣ ـ النجوم الزاهرة ٩٣/١١
- ٤ . طبقات الشافعية الإسنوي (٣٣٠/٢)
- ٥ . الدرر الكامنة لابن حجر العسقلاني ٢٤٧/٢
  - ٦ . شذرات الذهب لابن العماد ٢١٠/٦
    - ٧ . طبقات الشافعية للسبكي ٢٠/١٠
      - ٨. معجم المؤلفين لكحاله ٦٤/٦
- ٩. البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع للشوكاتي ٣٧٨/١
- ١٠. نشر المحاسن الغالية في فضل المشايخ الصوفية للإمام عبد الله اليافعي .

# ( ۷۱۷ ) **سیدنا الا<sub>ع</sub>هام الرواس** (۲۲۲۰ هـ — ۱۲۸۷ هـ)

الحمد الله الذي اصطفى الأولياء، فجعلهم نواباً للأنبياء، واستودع خزائن قلو بمم الطاهرة جواهر الإكرام.

وأصلي وأسلم على هذا النبي الكريم، السيد السند العظيم سيدنا ومولانا محمد عروس حضرة الغيب، الميرأ من الدنس والعيب، وعلى آله وصحبه أجمعين، وأدركنا يا رب بحقهم بغايتك، وارحمنا برحمتك والطف بنا حرمةً لوجه نبيك، وسلم تسليماً كثيراً.

أما بعد :فالسلام عليكم ورحمة الله وبركاته أيها الأخوة المشاهدون :

هل سمعتم بشيخ الزمان ومرشد العصر والأوان ، الذي رأى رسول الله في منامـــه وسماه غريب الغرباء، ورآه فسماه الرواس أي رئيس الأولياء، سيد لا يضاهيه في زمنه ند في علوم الشريعة الغراء، ولا يباريه سابق في معاريج الطريقة السمحاء.

تمكن من اتباع الشرع العظيم في الأطوار والأفعال والأقوال والأحوال، ورسخت قدمه في مترلة الاتباع رسوخ أشمخ الجبال، انقطع عن الدنيا راضياً بالقليل الذي يسد الرمق، وتباعد بقلبه وقالبه عنها، عاش حياته في الدعوة والنصيحة لا بفظاظة ولا بغلظة ولا حفاء ولا تفوق أو علو، يرضى لله ويغضب لله كحده سيدنا رسول الله إذا تكلم سلب الألباب لعدوية كلماته ووافر كمالاته، وإذا سكت أهاب الأعين كأنه الأسد في غابه، أو المرتضى (حدُّه الأعلى) في محرابه ، يتدفق علماً وحلماً وإيماناً وعرفاناً

حلف الزمان ليأتين بمثله حَنثت يمينك يا زمان فكفّر كان يضم تحت حناحه الطرق الصوفية جميعها ويدعو إِلَى عدم التعصب لطريقة أو لمذهب. كان له رأي سديد في المحاكم، ويقول أهم شيء في عقيدتنا المحافظة على ولي الأمر وعماله من المساس به أو غشه، وأن نجمع الأمة خوله، وندعو له سراً وجهراً.

قال لُولده الروحي أبي الهدى : وإياك وشق عصا الأمة أو أن ينفك قلبك عن ولي الأمر، لأنه الله تعالى مسح على جبين ولي الأمر فلا يسمح بالاعتداء عليه فإنَّ حرمته بحرمة الأمة ( مصداق ذلك قوله ﷺ السلطانِ ظل الله في أرضه )

لا شك أنكم أصبحتم بشوق لمعرفة هذا السيد الشريف الذي دانت له فضلاء الدهر، وهذا العالم الذي لم يُسمع بمثله في العصر، إنه شافعي المذهب رفاعي المشرب محمدي المنهج والمطلب

إنه سيدنا وأستاذنا الإمام بماء الدين محمد بن علي الشهير بالرواس الصيادي الرفاعي الذي يصل نسبه إلى سيدنا السبط الحسين بن سيدتنا فاطمة الزهراء بنت سيدنا ومولانا محمد صلى الله عليه وسلم وإحدى حداته السيدة زينب بنت سيدنا ومولانا الإمام أحمد الرفاعي رضي الله عنه ، وله طرف في أم أحد أجداده يصل نسبه إلى سيدنا عبد القادر الجيلاني ثم إلى سيدنا الجسن بن علي رضي الله عنه جميعاً وفي هذا يقول:

أنسا الحمسد لله ربي وارث منطو سرُّ العَبَا في بردي الله الله الله السبطين من أبوي قد تعالى نسبي من أبوي يسا لقومي إن رأيتم صادقاً قصددُه الله فددلُوه علي

إخوة الإيمان: ولد هذا الإمام العلم بالبصرة سنة ١٢٢٠ هـ وشبّ في مهد الفضل والسيادة بين أبويه الطاهرين فأقرأه السيد على أبوه القرآن وشغله بطلب العلم، فلما بلغ من العمر ثلاث عشرة سنة أصاب أرضهم الطاعون فتوفي أبوه وأمه وإخوته وبقي يتيماً، فقام على تربيته خاله لأمه السيد عبد الله من السادة الرفاعية رضى الله عنهم.

فلما بلغ الخامسة عشرة حذبته النفحات الربانية فقام إلى السياحة وبدأ هجرته إلى مدينة النبي صلى الله عليه وسلم مع خاله المربي فجاور في المدينة سنتين ثم حج واعتمر وأقام بمكة سنة، كل ذلك وهو يطلب العلم في الحجاز، ثم رجع إلى المدينة المنورة حيث توفي خاله وبقى وحيداً ليس له سوى الله تعالى .

وجاء الإذن له بالسفر إلى مصر ليتابع تلقي أنواع الفنون العالية على المشايخ الأكابر الكمل منهم الشيخ الأمير والشيخ تعيلب وأقام في الأزهر ثلاث عشرة سنة حتى برع في كل فن وتبحر في كل علم ، مع الزهد العظيم والعبادة الوافرة وحسن الخلق حتى اعترف له مشايخه بالصلاح والكمال .

وحتى قال من ترجم له: إنه حفظ الكتب الستة في الحديث النبوي بأسانيدها وحفظ المتون وكتب الأصول والفروع وكتب الشعر والأدب ومن كلام القوم ما لا يتأتى حفظه لغيره بقرن من القرون،وأوّلوا ذلك بأنه كان محض نفحة خاصة من حده سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وفي سنة ١٢٥١ هـ أي بعد ست عشرة سنة من الغربة عن بلده العراق عاد اليها ماشياً لا يعرف الناس ولا أحد يعرفه، فترل على ابن عمه شييخ الطريقة الرفاعية السيد إبراهيم مفتي البصرة، وبايعه على الطريقة ثم ذهب لزيارة حده سلطان الأولياء المشرّف بلثم يد حده سيد الأنبياء أعني به مولانا الإمام الشيخ أحمد الرفاعي، فالتقت الروحان بأنواع الحنان:

وقام إزَاء الباب بالــــذل خاشــعاً وفي سدَّة التصريف فهو المصــدَّرُ فلله من صدر طــوى بحــر همــه غَدَتْ عنه آيات الخوارق تصـــدُرُ تصاغر للبـــاري وحــين فيوضُــهُ تموج يقــول القــومُ: اللهُ أكــيرُ

وراح يناجي جدَّه شعراً ونثراً، وانعطفت روح جده بالمسامرة على حفيــده فخاطبه وسمعه في سره يقول: (( أيها الولد المبارك، المؤيد بتأييد الله، والملحــوظ بنظر رسول الله، تحقق بالصدق في توحيد ربك لا إله إلا الله ( كل شيء هالك

## إخوبيّ في الله :

هذه بشارة سيدنا أحمد الرفاعي بسيدنا الرواس

وإذا القوم أهل الله بشر بعضهم بشيء ترقب يسا بُسني ظهـورَهُ فأخبارهم من نور حضرة ربحــم ولا بـــدَّ أنّ اللهُ يُكمِـــلُ نـــورَهُ

### أيها الأحبة والصحب :

ساح الإمام الرواس في الأرض إلى بلاد الله فزار إيران والهند وإندونيسيا وأثناء ذلك لم يترك ولياً في الأرض إلا زاره، ثم عاد إلى الحجاز، وحج وزار حده سيدنا رسول الله في وسأله قائلاً دلني على الحق، فقال في : القرآن فيه مطلوبك .

ثم اتجه إلى متكين في حماه وزار مرقد حده السيد عز الدين أحمد الصياد الرفاعي بن ممهد الدولة عبد الرحيم فوصلها سنة ١٢٧٠ هـ ونزل على ابن عمه السيد حسن وادي المكارم والد سيدنا أبو الهدى الصيادي الذي أصبح وارث الإمام الرواس بعد ذلك وشيخ السلطان عبد الحميد .

و رأى النبي الأعظم لله فقال له جدد جدد جدد

فأمره بالأولى بتجديد الأمة أن يجدد للأمة أمر دينها بحكمة وعلومه الشرعية. وبالثانية أن يجدد طريقة الإمام الرفاعي فهي طريقة السلف الصالح أهل بيت النبي وأصحابه ، وبالثالثة أن يجدد الطرق الصوفية فقد طمتها البدع القوليسة والاعتقادات الردية .

واذهب إلى ولدي أحمد الرفاعي فإنه ينتظرك فإن وصلت إليه فسلم لي عليه . ثم عاد إلى العراق ونزل على حده الكبير سيدنا الإمام الشيخ أحمد الرفاعي وهناك انبلجت الشمس الساطعة من النور المحمدي في حضرة حده الأكبر حيث أم أيضاً بتجديد الطرق المحمدية الأحمدية الرفاعية.

هذه الطريقة تلزم المريد أن يقوم بما فرض الله تعالى عليه من الأعمال، والعمل مهما أمكنه بالنوافل والمثوبات والتباعد عن المنهيات والتخلق بأخلاق سيد المخلوقات .

#### فماذا يقول من يعترض على الصوفية في هذه المبادىء ؟

فوالله ما تمسك بهذه المبادئ أحد وذلَّ أو هان وسينشر الله عليه لواء الأمان، يقول سيدنا أبو الهدى الصيادي خليفة مولانا الإمام الرواس (الذي لما بلغ سن السادسة عشر طار قلبه إلى الله فاستأذن من والده السيد حسن أن ينهب إلى شيخه فعرفه شيخه فعانقه وأقام عنده شهراً ولقنه مع الطريقة المذهب الحنفى):

( تربع على بساط الأمن في سدرة البركة في مهد العناية المحمدية، لا تخف منازعاً، أنا معك بإذن الله، إن كنت حياً فحاضرين، وإن كنت ميتاً فحاضرين وحينئذ بيني وبينك شبر من تراب، من حجبه عن محبيه شبر تراب فليس برجل كن في أمان الله ) .

يقول سيدنا أبو الهدى الصيادي ( فكنت إذا أصابني هم أو غم أزاله الله تعالى عني ببركته ) وأصابني مرة همّ وغمّ في أثناء خدمتي لـــه وحاولــــت أن أخفـــي

علامات الكدر في حضوره المبارك، فنظر إلى وتبسّم وقال : فتح على الآن ببيتين خطاباً لك، وأنشد :

إنّ باديك الله أكنته هو بادٍ ظاهرٌ في حاضرك أُجْالُ قلباً في حمائل أُجْالُ قلباً في حمائل إنسا

قال : فوالله ما عرفت كيف أزال الله ذلك الهم ببركته رضي الله عنه.

ورأى بعد أن بلغ الخمسين من عمره الشريف حده وسيد الوجود الله ومعه الأنبياء والمرسلون كلهم حوله، فأقبل حتى قبل قدمي جده النبي الله فبش بوجهه، وقال لمن حوله من الأنبياء (هذا ولدي الأشعث الأغبر منتظر النوبة المحمدية، هذا غريب الغرباء محمد مهدي باركوا عليه . فقام كل منهم وبارك عليه ودعا له) .

ونزل مترلاً على أحد أبناء عمومته من الصالحين ومعه رحلان فلم يعرفوه فأكرموهم على عادة العشائر، فلما جاء وقت النوم هيئوا لهم محلاً للنوم فنساموا، فما أن انقضى نصف الليل حتى جاءت زوجة صحب البيت توقظ زوجها وتشير للى محل نزول سيدنا الرواس، وإذا بَعَلَم من نور غُزَّ في الأرض عند رأسه المبارك وصل إلى عنان السماء، فجعلا ينظران ويبكيان وحصل لهما حال عظيم ، فانتبه الإمام فبمجرد انتباهه غاب هذا النور ، وقاما يقبلان قدمي الإمام ويحلفانه مسن هو، فأخبرهما أنه ابن عمهما فبايعاه على الطريق .

يقول خادمه: توجهنا نحو بغداد وظهر في طريقنا أسد فذكرت ذلك لسيدي رضي الله عنه فلم يلتفت، فتثبت ومشيت ثم غلبني خوف البشرية فأعدت ذلك لسيدي وكررته فضحك ثم قال: إنه ليخاف منا بإذن الله، إيه يا مبارك تدبر الفرق بين أسد البر وابن أسد الله، ثم حَدَّقَ بصره بالأسد، فوالله الذي لا إله إلا هو ضرب البر والعجاج وراءه وهو هارب وكأن خيل الله وأسوده كلها تطلبه. وقال أيضاً: كنا أربعة في حدمة السيد بجانب الفرات فطغي علينا الماء حيق

خفنا الغرق، فنادوا: يا ولى الله توسل إلى الله بآبائك الطاهرين وبقريهم مـن الله

لعلَّ الله ينجينا من الغرق، قال : فخاض في الماء وقال بسم الله الرحمن السرحيم تعالوا على إثري ولا تنحرفوا إلى جهة أخرى، وهمهم بكلمات، يقول فسرنا على الماء حتى قطعنا من جانب إلى جانب وحمدنا الله وشكرناه، وراح الإمام يبكي وهو يقول : قدَّر الله ولطف وهو أرحم الراحمين .

وفي بيت المقلس دخل على قرية بين عين كارم وقلونيا فوجدهم يستسقون وطلبوا منه السقيا فضرب الأرض بقدمه فنبعت من تحت قدمه نبعة تسمى إلى يومنا هذا بنبعة الإمام الرواس أو عين الإمام الرواس قال رضي الله عنه:

أيها السادة:

الحديث في ذكر كراماته يطول:

كراماته زُهـــر النجـوم وإلهـا إذا غاب منها ساطع جاء سـاطع

#### أيها الأحبة والصحب:

لم يتزوج الإمام لأنه ساح في الأرض ونذر نفسه للدعوة إلى الله تعالى فهو غريب الغرباء ولذلك ليس له ذرية ولكنه ترك لنا تراثاً علمياً صوفياً قل نظيره في أعلام الإسلام ،إذ له مئة ألف بيت في الشعر الصوفي وله من الكتب : بسوارق الحقائق ولي السجل مراحل السالكين مائدة الكرم واردات الغيب نور الشروق في فذلكة الحقيقة في أحكام الطريقة تكلم فيه عن سلوك المسلم في حياته العامة والخاصة وقال : وإني أطالب به المريدين بين يدي ربي عز وجل ،

فهل عرفتم اليوم نحن بحضرة من ؟

كنت معكم مع حضرة سيد من العلماء العاملين، وصدر أهل الحقيقة السدين وبماء الملة والدنيا والدين، وشيخ الإسلام والمسلمين سيدنا محمد مهدي السرواس الذي اختاره الله لحواره سنة ١٢٨٧ هـ في بغداد وقبره ظاهر يزار بعد أن جمع الله حال وقال الأولياء الكرام.

### وليس على الله بمستنكر أن يجمع العالم في واحد

كنت أريد أن أسدل الستار على سيرة هذا الإمام لكنه هالني موقف بعد تسعين سنة من وفاته، إذ أرادوا فتح شارع هناك سنة ١٩٥٤ م فأرادوا إزالة القبر فما استطاعت آلياتهم إزائته فأتت الصوفية والعلماء في بغداد وأقاموا ذكر الله ثم فتحوا القبر الشريف فإذا به على هيئته يوم مات فحملوه ودفنوه في شارع الرشيد في مسجد السلطان على والد السيد أحمد الرفاعي .

فمن أراد أن يجتمع فيه هناك فليبق معنا هنا على قناة صوفية مع سادة الأمـــة المحمدية جمعنا الله بمم في مستقر رحمته والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته .

#### مصادر الحلقة:

وسيلة العارفين للعلامة محمد أبي الهدى الصيادي

حلية البشر ( النسخة الأصلية ) : عبد الرزاق البيطار

رجال القرن الثالث عشر في الفكر والساسة والأدب : جميل مردم بك

بوارق الحقائق للسيد الرواس .

واردات الغيب للسيد الرواس